
I N F O R M E
INFORMATIVO DA FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS Nº 48 NOVEMBRO E DEZEMBRO/2008

ARTIGOS

O processo de reformulação do conceito de MPB

(Música Popular Brasileira), ocorrido ao longo dos

anos 1960, foi um dos processos mais instigantes da

história cultural recente e teve no ano de 1968 um

momento chave. Epicentro de lutas culturais que

envolviam diversos segmentos de artistas críticos e

de oposição ao regime e, ao mesmo tempo, pressio-

nada por demandas instáveis de consumo musical, o

conceito de “moderna” MPB, consagrado durante

os festivais da canção, é rico em contradições e ar-

madilhas ideológicas que até hoje desafiam o pes-

quisador, ainda mais quando se trata de um

scholar-fan (caso do autor deste texto).

Os acontecimentos de 1968 apontavam para um

dissenso na cena musical brasileira e para uma crise

do conceito de MPB surgido em meados dos anos

1960. A sigla era muitas vezes tomada como “música

nacionalista de festival” que, no fundo, atendia as

demandas fáceis de um mercado dominado por um

consumo jovem, de classe média e de esquerda, mas

antes de tudo, consumo. O Tropicalismo foi um críti-

co desta idéia de MPB. Os tropicalistas, ao defende-

rem uma nova canção brasileira, apontavam para a

recusa da sigla MPB, à medida que recusavam os

elementos que acreditavam ser os seus definidores

estéticos e ideológicos: nacionalismo, populismo,

folclorismo, tradicionalismo musical que apenas

mimetizava os velhos gêneros consagrados na “era

do rádio” (samba, choro, toada, moda de viola, etc).

Em resposta a estes, os compositores e intérpretes

identificados com a MPB assumiam os termos da

“defesa” do nacionalismo contra os modismos inter-

A CENA MUSICAL BRASILEIRA EM 1968 E O NOVO SENTIDO DA MPB
MARCOS NAPOLITANO

DEPARTAMENTO DE HISTÓRIA/USP

nacionais, muitas vezes jogando uma cortina de fu-

maça sobre as influências cosmopolitas que veicula-

vam em suas canções, principalmente o jazz

norte-americano e o bolero latino-americano, o pri-

meiro visto como estrangeirismo e o segundo visto

como arcaísmo alienado.

Por volta de 1968, o confronto das duas corren-

tes – emepebistas e tropicalistas - esteve a ponto

de criar uma ruptura na aparente universalidade de

sentido que a sigla MPB trazia em si, chegando a

propor uma outra nomenclatura musical para orien-

tar o setor mais dinâmico de mercado (“som univer-

sal”). As duas torcidas quase foram às vias de fato

no famoso debate ocorrido na FAU, em junho de

1968. Entretanto, como escreveu Zuenir Ventura,

aquele ano não acabou, interrompido pelo AI-5, cujo

trauma acabou por exigir um reposicionamento nos

atores socioculturais. Tropicalistas e emepebistas

foram tragados pela fúria da direita tradicionalista e

autoritária, desagregando, momentaneamente a cena

da MPB em um dos seus momentos mais ricos e

criativos. Também para o campo musical, começava

a longa década de 1970.

A princípio, seria temerário corroborar a visão da

“desagregação da cena musical” estruturada em tor-

no das canções de MPB por causa do AI-5. Mas foi

esta a sensação que tomou conta dos cancionistas

mais prestigiados, quase todos imbuídos de um sen-

timento (mais do que uma ideologia) de oposição ao

regime militar. Os festivais da canção, seu principal

espaço de exposição, mesmo durante o boom de 1968,

também estavam em crise, seja como evento cultural,



2 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO
REITORA:
Profa. Dra. Suely Vilela
VICE-REITOR:
Prof. Dr. Franco Maria Lajolo

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS
DIRETORA:
Profa. Dra. Sandra Margarida Nitrini

EXPEDIENTE
COMITÊ EDITORIAL DO INFORME:
Profa. Dra. Sandra Margarida Nitrini (DTLLC), Prof. Dr. Gabriel Cohn (DCP), Prof. Dr.
Pablo Ruben Mariconda (DF), Profa. Dra. Zilda Márcia Gricoli Iokói (DH), Profa. Dra.
Esmeralda Vailati Negrão (DL) e Sra. Eliana Bento da Silva Amatuzzi Barros –  MTb
35814 (Membro Assessor).

SERVIÇO DE COMUNICAÇÃO SOCIAL:
COORDENAÇÃO: Eliana Bento da Silva Amatuzzi Barros. PROJETO GRÁFICO E DIAGRAMAÇÃO:
Dorli Hiroko Yamaoka – MTb 35815. COLABORADORES: Gustavo Dainezi, Laís Lucas
Moreira, Priscilla Vicenzo da Silva e Renato Rinaldi Ribeiro Rostás. REVISÃO: Sílvio C.
Tamaso D´Onofrio. FOTOS: Eusebio Gregorio Costa.

GRÁFICA – FFLCH: Impressão e acabamento - TIRAGEM: 1200 exemplares.

seja como programa de televisão1.  A censura às di-

versões públicas foi aprimorada ao longo de 1969 e

1970, instaurando um controle prévio, e muitas ve-

zes imprevisível, tornando-se um obstáculo não ape-

nas para a veiculação de produtos culturais, mas

também interferindo no próprio âmbito da criação. O

cerceamento das atividades artísticas atingiu tanto

os emepebistas, quanto os tropicalistas pois aos

olhos do regime militar ambos contribuíam para a

cooptação ideológica da juventude pelos “subver-

sivos”: os emepebistas por criticarem o sistema eco-

nômico e o regime militar e os tropicalistas por

criticarem os valores burgueses e a moral familiar

tradicional. No peculiar universo mental da extrema

direita, maconheiros e comunistas formavam uma

grande aliança para destruir a sociedade, na fase da

“guerra psicológica” para ganhar a juventude, con-

forme os manuais da Doutrina de Segurança Nacio-

nal. Dentro desta lógica, logo após o AI-5, foram

perseguidos Geraldo Vandré, Caetano Veloso, Gil-

berto Gil, Taiguara, entre outros. Alguns, como Chico

Buarque e Edu Lobo, percebendo o cerco cada vez

mais cerrado, saíram do país, a título de buscarem

espaço de estudo e mercado fora dos limites impos-

tos pela nova conjuntura.

O exílio, a censura e a perseguição a ambas corren-

tes significaram uma amarga redenção para as brigas

que ameaçavam rachar a sociabilidade musical em tor-

no dos festivais, e o próprio campo da MPB. Entretan-

to, dois processos concomitantes, frutos dos traumas

ocorridos na cena musical em 1968, concorreram para a

redefinição da sigla, acabando por institucionalizar o

1 NAPOLITANO, Marcos. Seguindo a canção: engajamento
político e indústria cultural na MPB (1959-1969). São
Paulo, AnnaBlume/FAPESP, 2001; SCOVILLE, Eduardo.
Na barriga da baleia: Rede Globo de Televisão e Música
Popular Brasileira na primeira metade da década de 1970.
Tese de Doutorado, História, Universidade Federal do
Paraná, 2008.

SUMÁRIO
ARTIGOS ........................................................................................... 1
A cena musical brasileira em 1968 e o novo sentido da MPB
Marcos Napolitano ............................................................................. 1

Os Velhos em 1968
Lincoln Secco ...................................................................................... 3

Notícias de 1968
Por Priscilla Vicenzo da Silva ............................................................ 6

O papel da Universidade nas escolas
Por Renato Rostás .............................................................................. 7

Adaptações de textos literários devem repensar o texto original
Por Renato Rostás .............................................................................. 8

COMEMORAÇÕES ........................................................................ 9
CENTENÁRIO MACHADO DE ASSIS
Por Laís Lucas Moreira .................................................................... 10

CENTENÁRIO GUIMARÃES ROSA
Por Priscilla Vicenzo da Silva .......................................................... 20

QUADRICENTENÁRIO PE. ANTÔNIO VIEIRA
Por Gustavo Dainezi ......................................................................... 30

MEMÓRIA ........................................................................................ 42
Entrevista – Prof. Francis Henrik Aubert (DL)
Por Priscilla Vicenzo da Silva .......................................................... 42

Entrevista – Profª Amália Inés Geraiges de Lemos (DG)
Por Priscilla Vicenzo da Silva .......................................................... 46

PREMIAÇÃO .................................................................................. 49
Prêmio Jabuti 2008
Por Gustavo Dainezi ......................................................................... 48

EVENTOS ......................................................................................... 49
Programa “Universidade em Discussão”
Por Priscilla Vicenzo ........................................................................ 49

Biblioteca Florestan Fernandes realiza exposição sobre
Antonio Candido
Por Renato Rostás ............................................................................ 50

Exposição “Japão: Mundos Flutuantes”
Por Gustavo Dainezi ......................................................................... 52

ORGANIZAÇÃO E FUNCIONAMENTO ................................ 53
Andamento da reforma dos prédios
Por Gustavo Dainezi ......................................................................... 53

ESPAÇO DO FUNCIONÁRIO ................................................... 57
IV Semana Cultural dos Funcionários – FFLCH
Por Gustavo Dainezi ......................................................................... 57

PRODUÇÃO DA FACULDADE .................................................. 59



3INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

sentido ampliado de MPB por volta de 1972: 1) a sigla,

já identificada com o público jovem de esquerda, pas-

sou a ser sinônimo de “resistência” cultural com a ca-

racterística peculiar de ter lugar destacado no mercado

fonográfico; 2) os tropicalistas, sobretudo Caetano e

Gil, que rejeitavam o acrônimo por identificarem-no com

odioso tradicionalismo musical, depois do exílio foram

incorporados por boa parte do público jovem e estu-

dantil como legítimos cantores de oposição, dignos de

pertencerem aos quadros da MPB. A vanguarda e a

tradição selavam uma aliança, perpassada por muitas

tensões ao longo dos anos 1970, em nome da resistên-

cia cultural ao regime. Esta confluência ampliou o sen-

tido da sigla MPB, demarcando-a como um campo

musical engajado e experimental, a um só tempo.

Neste sentido, a MPB talvez tenha sido o produto

mais eficaz na realização de uma identidade cultural nos

termos do nacional-popular, à medida que conseguiu

construir uma linguagem poético-musical que articulou

o “particular” ao “universal”.  Tal operação cultural pode

ser pensada como um processo seletivo que tentou

afirmar uma brasilidade - moderna e utópica - que pu-

desse realizar uma educação sentimental e estética a

partir da experiência da canção. Era um projeto ancora-

do no espaço (síntese seletiva das características re-

gionais chanceladas pela idéia de brasilidade moderna),

no tempo (síntese seletiva entre a tradição e a ruptura)

e na formação sócio-cultural brasileira (síntese seletiva

de elementos culturais pluri-classistas).

No entanto, essa aventura musical bem sucedida

no mercado e consagrada pela opinião pública não

foi capaz de deter a marcha do autoritarismo, em que

pese seu papel na memória da resistência cultural ao

regime. A MPB nem chegou a disseminar seu consu-

mo e sua hegemonia no conjunto das classes popu-

lares, radicalizando um processo de “popularização”

que seria um desdobramento político e comercial es-

perado, tendo em vista sua auto-imagem de “popu-

lar”. Com o final do regime militar, mesmo seu lugar no

mercado e nas preferências da classe média começou

a ceder espaço para outros gêneros musicais.

Ao fim e ao cabo, uma coisa parece ser inques-

tionável: os anos de chumbo tiveram uma belíssima

trilha sonora.

“Recentemente, o sr. Cohn-Bendit disse-me, durante

uma discussão numa associação profissional, que

eu só teria o direito de procurar a polícia se alguém

quisesse espancar-me a pauladas; respondi que en-

tão talvez fosse tarde demais” (Adorno, Carta a

Marcuse, Frankfurt am Main, 5 de maio de 1969).

“Por outro lado, acredito e repito que, em deter-

minadas situações, a ocupação de prédios e a in-

terrupção de aulas são atos legítimos de protesto

político” (carta de Marcuse a Adorno, Londres, 4

de junho de 1969)1.

Certa vez Fernand Braudel disse ao medievalista

Le Goff: “Eu Jacques, quando estou numa reunião,

quem a preside sou eu”. Ao voltar dos Estados Uni-

dos em plena tormenta de maio de 1968, encontrou o

OS VELHOS EM 1968
LINCOLN SECCO

DEPARTAMENTO DE HISTÓRIA/USP

Collège de France em plena assembléia e naquele dia

estava fora de questão deixá-lo presidir qualquer

coisa. Ele se sentou na platéia e ficou ao lado de

Raymon Aron2, provavelmente ambos com muito mau

humor. Naqueles dias radicais, Braudel parou diante

de um cartaz que representava um Cristo com um

pênis gigante. Uma estudante lhe perguntou: “Cho-

cado, professor?”. E ele respondeu: “Não. Isso é

apenas o sonho de uma garotinha”. Decerto, ele não

viu com bons olhos os “excessos” de 1968. O que

aquele maio revolucionário trouxe de mais audaz foi

um passo a mais na igualdade de gênero. Braudel

gostava de ver as estruturas serem sacudidas, mas

duvidava que elas mudassem rapidamente. Mais tar-

de, numa entrevista à televisão, ele disse que não era

contra o fato de que as jovens corajosamente qui-

sessem a liberdade, mas sim que apesar disso conti-

1 In: http://adorno.planetaclix.pt/tadorno16.htm. Tradução de Isabel Maria Loureiro.

2 Le Goff, J. (1998) Uma Vida para a História. São Paulo: Editora Unesp, p. 161.



4 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

nuassem infelizes. É que para ser feliz (em termos

culturais) é preciso portar máscaras3.

As revoluções derrubam as máscaras provisori-

amente. Depois, outras se impõem ou as mesmas são

restabelecidas. Os bolcheviques tomam o poder e

Lenin pode proclamar que até a cozinheira cuidará

dos negócios do Estado. Mas na primeira reunião do

novo governo, alguém terá que servir o café. No fil-

me Les Amants Réguliers de Philippe Garrel, há uma

sequência em que um jovem, depois de uma madru-

gada de barricadas e fugas, chega em casa cansado

e sujo. Deita-se no sofá e adormece enquanto sua

velha mãe lhe retira as botinas para limpá-las. A

câmera se detém longamente nas botas...

Mas se a insurreição do cotidiano sempre modera

as revoluções políticas, isso só ocorre no dia seguin-

te. Na noite das tormentas, tudo parece de cabeça

para baixo. Antes que o professor retorne à posição

superior da sala de aula e o padre ao púlpito, a polícia

retome suas funções e algum poder se estabeleça, os

burgueses temem pelo último dos privilégios que so-

brou de nossa era moderna: a propriedade4.

Acontece que nunca mais o professor retomou in-

tegralmente a posição incontestada de outrora e os

padres... Bem, os padres perderam o rebanho. Só a pro-

priedade persistiu no topo, incontestável. Esta foi a

revolução de 1968: como muitas outras, abalou algu-

mas estruturas, menos a propriedade dos meios de pro-

dução. Afinal, como disse outro “adversário” de 1968,

“chocar o burguês é muito mais fácil que derrubá-lo”5.

Eric Hobsbawm argumentou que o real significa-

do daquele movimento estava menos nas ocupações

estudantis e nas suas ideologias do que no uso do

blue jeans (especialmente no uso de calças compri-

das pelas mulheres)6. Mas como ele disse nunca ter

usado calça jeans e não gostar de adultos que dese-

jam ser adolescentes para sempre, permaneceu fora

dos anos sessenta7.

Quando escreveu isso, ele tinha em mente um

cotejo com sua própria geração. Os jovens dos anos

sessenta apanharam os velhos esquerdistas de sur-

presa. Eles tinham sido resistentes na Guerra, passa-

ram pela penúria e pela violência dos campos de con-

centração e viram a União Soviética ao menos como

país fundamental no campo da luta anti-fascista. Nos

sessenta, o problema não era de penúria, mas de su-

perabundância de uma sociedade consumista; a

União Soviética era vista como parte integrante do

jogo de equilíbrio da Guerra Fria; e a Segunda Guerra

estava a uma geração de distância.

Por fim, para Hobsbawm (cuja militância iniciara-

se em Berlin em 1933), a sua juventude era diferente

em quatro maneiras de um soixante huitard:

1. Em Berlin não era uma minoria de dissidentes que

questionava o sistema, mas uma maioria;

2. Diferentemente dos estudantes de 1968, os jovens

alemães eram não só contestadores, mas estavam (à

direita ou à esquerda) engajados numa luta essenci-

almente revolucionária para a conquista do poder;

3. Poucos jovens da ultra-esquerda alemã eram inte-

lectuais. Mais de 90% não tinham sequer escola

secundária;

4. Os intelectuais comunistas e os militantes de um

modo geral não eram dissidentes culturais. A maior

divisão não foi como na era do rock, entre gera-

ções, mas um conflito político entre os que acredi-

tavam e os que rejeitavam a Revolução Russa. Em

Berlin, os jovens comunistas partilhavam da mes-

ma cultura de Weimar de seus pais social-demo-

cratas ou liberais8.

A ruptura geracional foi a que mais confundiu os

velhos professores. Muitos deles se consideravam

revolucionários, mas não o suficiente para uma críti-

ca aberta a posições estabelecidas nos meios acadê-

micos. Tomemos o caso de um historiador

conservador: Pierre Chaunu, na Universidade de

Caen. Num anfiteatro lotado, alguns alunos de sociolo-

gia pedem a palavra. Chaunu lhes dá a palavra desde

que sejam rápidos. Os alunos informam sobre con-

frontos de estudantes com a polícia na Sorbonne.

Chaunu replica: “Sua informação é unilateral, vocês

3 Daix, Pierre (1999). Fernand Braudel: uma biografia. Rio de Janeiro: Editora Record.

4 Tocqueville, A. (1991). Lembranças de 1848. Tradução: M. Florenzano; Introdução: R. Janine Ribeiro; prefácio: F. Braudel.
São Paulo: Companhia das Letras, p. 41.

5 Hobsbawm, E (1994). Revolutionaires, London, Phoenix, p. 219.

6 Aliás, o consumo em geral “era o elemento de coesão etária”. Cf. Santos, Agnaldo (2009). A construção histórica da juventude
e a ascensão da “juvenilidade”. Cadernos Marx, N. 1. S. Paulo: NEC, no prelo.

7 Id. Interesting Times (2002). London: Penguin Books, pp. 261-2.

8 Id. Ibid., p. 70.



5INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

estão na presença de historiadores. Permitam-me

apresentar uma outra fonte”.  Ele diz que entre os

pseudo-intelectuais e os policiais, ele não quer es-

colher, mas se for forçado, escolherá os policiais,

filhos de camponeses como ele9.

Nota-se como, embora conservador, ele apelava

para uma base de classe a fim de se legitimar perante

os novos revolucionários. É que as revoluções cos-

tumam criar um novo campo semântico mais aprecia-

do pela opinião pública. Assim, era possível, em 1848,

ouvirmos (segundo Tocqueville) burgueses se jac-

tarem de suas origens humildes temendo os exces-

sos dos que erguiam barricadas em Paris.

Uma outra possibilidade era apelar para a neces-

sidade de não se cortar raízes com a cultura

estabelecida, de não revolucionar a forma de trans-

missão dos conteúdos. Não era chocante ouvir te-

ses típicas do comunismo de esquerda do primeiro

quartel do século XX ou mesmo reviver ideais anar-

quistas, mas sim vê-las travestidas de atos escanda-

losos que envolviam uma  nova concepção de amor

livre, de comunicação direta e sem rodeios e de des-

respeito a toda autoridade (mesmo de esquerda).

Em Estocolmo, Ingmar Bergman, então diretor do

teatro daquela cidade, percebeu isso e também as

consequências daquela revolução. Declarou que difi-

cilmente um historiador futuro conseguirá ver o supos-

to mal feito por 1968 à cultura e à educação até então

existentes porque os revolucionários frustrados agar-

raram-se às redações de jornais e às editoras e passa-

ram a falar amarguradamente da revolução interrompida.

É curioso que Bergman tivesse percebido que a

revolução de 1968 não demonstrava paciência de

apreender as formas do passado. Quando ele disse

aos jovens atores que eles deveriam antes aprender

seu ofício se quisessem que suas mensagens revo-

lucionárias fossem ouvidas, eles agitaram-lhe na cara

o livrinho vermelho de Mao Tsetung e o expulsaram

do teatro. A consequência foi, para Bergman, a toma-

da dos aparatos culturais pela nova geração. Donos

dos mass media, eles deixaram os velhos num cruel

isolamento. Todavia, sua revolução cultural seguiu

o padrão habitual das revoluções políticas, só que

incrivelmente mais rápido:

“O padrão não mudou: as idéias se tornaram

institucionalizadas e corrompidas. Às vezes aconte-

ce rapidamente, às vezes leva centenas de anos. Em

1968 aconteceu com uma rapidez furiosa e o dano

feito num curto período foi ao mesmo tempo assom-

broso e difícil de se reparar”10.

O legado de maio de 1968 não pode ser entendi-

do sem o concurso das idéias de sua oposição, ou

seja, sem percebermos no seu contrário alguns as-

pectos imprescindíveis para analisarmos seus efei-

tos. Os “velhos”, nem sempre conservadores em

política, tiveram um pouco a nos dizer sobre aquilo

tudo. Não partilharam da Revolução Cultural e se

mantiveram presos a um modelo de revolução polí-

tica e econômica que não mais nos contenta nos

dias de hoje. Se a Revolução Russa, ao menos nos

primeiros anos, para eles libertou o operário e o

camponês (não entremos num outro debate sobre a

realidade desta afirmação), uma nova revolução

deveria liberar também a mulher e as diferentes

etnias, por exemplo.

Todavia, também é certo que se 1917 não passou

da política e da “economia” para os costumes (se-

não em efêmeros e localizados experimentos de uma

vanguarda artística logo devorada pelo stalinismo),

1968 também não transitou da cultura para a política

senão na forma habitual “denunciada” acima por

Ingmar Bergman. É por isso que 1968, incorporado

pela lógica do capital, conseguiu destruir silenciosa

e paulatinamente muitas hierarquias e rituais, fazen-

do os homens e mulheres de todas as idades apare-

cerem sem diferenças, meras máscaras de

consumidores, quando tudo o que se queria era o

contrário disso (mas afinal, por suas antinomias in-

ternas é possível que um movimento produza exata-

mente o seu oposto, como sustentaria Adorno).

Os próprios jovens daquela época, ao conquis-

tarem os mass media, conquistaram hegemonia cul-

tural. Acontece que essa hegemonia perdurou além

de seu momento e, atualmente, todos nós temos a

obrigação de sermos jovens. Partilhamos (pais e fi-

lhos) a mesma música, a mesma roupa, as mesmas

drogas. É provável que tivesse sido assim antes. Só

que a direção dos velhos sobre os jovens era

identificada como era: coisas velhas que teimavam

em persistir. Assim, os jovens sempre tinham moti-

vos para se revoltar. Hoje, os ideais de 1968 disfar-

çam sua preeminência com uma vestimenta

9 Chaunu, P. e Dosse, F (1994). L´instant Éclaté. Paris, Aubier, p. 93.

10 Bergman, I. (1988).  The Magic Lantern.  London: Penguin, p. 199.



6 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

eternamente juvenil. Assim, impedem as novas gera-

ções de uma autêntica revolta (que seja sua e so-

mente sua). Elas não podem mais romper tabus, pois

os jovens de 1968 aparentemente já romperam to-

dos. Talvez, se olharmos para os velhos de 1968,

possamos descobrir algum motivo para superarmos

no melhor sentido da palavra, aquele ano.

Afinal, deveria causar incômodo que, numa sala

de aula, as máscaras de professor e de aluno tenham

sido muitas vezes retiradas, mas não na fábrica.

Poema tirado de uma notícia de jornal

João Gostoso era carregador de feira livre e morava

no morro da Babilônia num barracão sem número

Uma noite ele chegou no bar Vinte de Novembro

Bebeu

Cantou

Dançou

Depois se atirou na lagoa Rodrigo de Freitas e mor-

reu afogado.

(Manuel Bandeira)

“Filosofia só em prédio novo

O prédio da Faculdade de Filosofia na rua Maria

Antonia está definitivamente condenado e não pode

mais continuar funcionando. Essa a conclusão a que

chegou a comissão de professores que ontem vistoriou o

prédio para avaliar a gravidade dos estragos causados

pela guerra entre os alunos da Filosofia e do Mackenzie,

no último dia 3.”

(A Gazeta, 31 de outubro de 1968)1

1968: ano de defesa apaixonada de ideais e idéias.

Ideais políticos efervescendo entre os estudantes num

ano conturbado pela repressão da ditadura militar.

É início de outubro e, na rua Maria Antonia, um

ovo é lançado contra a Faculdade de Filosofia da USP,

vindo da universidade vizinha, o Mackenzie. Uma

pedra é jogada pelos uspianos em resposta. Foi o que

bastou para que se iniciasse a guerra. Dentro em pou-

co, o ovo e a pedra foram substituídos por artefatos

mais ofensivos: bombas, coquetéis molotov, rojões,

cruzam a rua do centro de São Paulo.

O conflito, que já se sabia inevitável, postos os

contrastes então inconciliáveis entre USP, de base

NOTÍCIAS DE 1968
POR PRISCILLA VICENZO DA SILVA

esquerdista atuante, e Mackenzie, dito reduto da di-

reita e do CCC (Comando Caça aos Comunistas),

estourou no dia 3 de outubro e cessou apenas com a

morte de um estudante secundarista.

Ao longo do combate, o prédio da Faculdade de

Filosofia se deteriorava gradualmente, vítima dos ata-

ques vindos do lado oposto; um rojão explode no

rosto de um aluno do Mackenzie. A guerra se ampli-

ava. Estudantes secundaristas queriam participar do

embate, compartilhavam os anseios dos universitá-

rios. Entre eles, estava José Guimarães, de vinte anos.

Ele foi atingido por um tiro na cabeça e, embora so-

corrido pelos colegas do movimento, chega sem vida

ao hospital. Sua camisa ensangüentada, exibida por

José Dirceu, então presidente da UEE, na janela do

prédio uspiano, vira símbolo da luta contra as forças

repressoras do Estado.

A batalha entre as universidades perdia o senti-

do. Como manifestação de repúdio ao assassinato

do jovem, estudantes invadem as ruas de São Paulo,

iluminadas pelas labaredas que incendeiam os car-

ros depredados pelos manifestantes. Quando surge

a força pública inicia-se a correria, mas a repressão

resultou, mais uma vez, em diversas prisões.

“Atendendo solicitação do delegado Alcides Cintra

Bueno Filho, adjunto de Ordem Política do DOPS, o Con-

selho Permanente de Justiça Militar da 2ª Auditoria de

Guerra decretou na tarde de ontem, por unanimidade, a

prisão preventiva da estudante Catarina Meloni.”

(Folha de S. Paulo, 31 de outubro de 1968)

“Ainda na sessão de ontem na 2ª Auditoria, foi lida

a decisão do Conselho de Justiça Militar que, também

por unanimidade, decretou a prisão preventiva do líder

secundarista Antonio Guilherme Ribeiro Ribas.”

(Folha de S. Paulo, 31 de outubro de 1968)

2 Os jornais de 1968 que ajudaram a compor este texto são parte da documentação do CAPH (Centro de Apoio à Pesquisa
Histórica, do Departamento de História da FFLCH), que gentilmente possibilitou o acesso ao material.



7INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

Finda a guerra, o prédio da Filosofia encontrava-

se parcialmente destruído. A polícia ocupa sem re-

sistência a USP e o Mackenzie, que festeja a vitória.

A Faculdade de Filosofia é transferida, então, de

maneira improvisada, para a Cidade Universitária.

“O Prof. Eurípedes Simões de Paula, convocado

para depor na CPI que apura as responsabilidades pelos

conflitos do Mackenzie e da Filosofia, anunciou que

levará aos deputados o livro-branco elaborado pela Con-

gregação, ‘para que eles leiam e tomem uma decisão’.”

(Folha de S. Paulo, 31 de outubro de 1968)

No mês de dezembro seria instaurado o Ato

Institucional de número cinco (AI-5), representação

máxima do recrudescimento da ditadura militar. Os

acontecimentos da Maria Antonia ficariam

registrados como símbolo da resistência e do idea-

lismo que inundava o mundo naquele ano.

Hoje, na rua Maria Antonia, continua funcionan-

do o mesmo bar freqüentado em 1968 pelos universi-

tários. Segundo reportagem publicada este ano no

Diário do Comércio, na parede do estabelecimento

há emoldurada uma notícia de jornal que trata dos

acontecimentos que se deram na rua. Uma matéria de

jornal como esta e outras publicadas neste quadra-

gésimo aniversário da batalha, como outras

publicadas há dez anos atrás e outras tantas que

serão publicadas daqui a dez anos.

Walter Benjamin, em seu famoso ensaio sobre o

narrador2, demonstra a impossibilidade da transmissão

da experiência num mundo que passa a permitir apenas

a informação. Sabe-se que estamos informados sobre o

68. No romance moderno, a crise da experiência é ex-

pressa pelo herói desorientado, desaconselhado, sem-

pre em busca de um sentido para sua existência. Seria

1968 um ano romanesco neste sentido, em que os he-

róis, jovens militantes, buscavam com seus idealismos

uma revolução que não se daria? Sentimos, quando

acompanhamos as notícias sobre estes acontecimen-

tos, o mesmo prazer que o leitor do romance, que, iden-

tificado com o herói, torce para que no final do livro ele

alcance o sentido buscado e assim, possa, também ele,

leitor, ter a esperança de achá-lo?

1 BENJAMIN, W. “O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov”. In: Obras escolhidas. v. 1. São Paulo:
Brasiliense, 1985.

Há um problema quando o Ensino Fundamental e

Médio encontram-se sucateados e os professores for-

mados na Universidade não têm as experiências neces-

sárias para que o sistema mude. É isso o que ocorre

hoje no Brasil e o que Zilda Iokoi, professora do Depar-

tamento de História e membro do Laboratório de Estu-

dos sobre a Intolerância (LEI), pretende combater –

ensinando como conseguir transformar o conhecimen-

to aprendido em objeto de aprendizado para alunos.

Com uma disciplina da licenciatura no curso de

graduação em História, chamada “A Escola no Mun-

do Contemporâneo”, a professora está buscando a

quebra da tradição escolar do ensino voltado à forma-

ção técnica, em vigor pela adequação das instituições

de ensino ao sistema capitalista vigente. O objetivo,

segundo a professora Zilda, é fazer com que os estu-

dantes saiam da realidade do campus, na Cidade Uni-

versitária, e entrem em contato com as comunidades

O PAPEL DA UNIVERSIDADE NAS ESCOLAS
PROFESSORA ZILDA IOKOI FALA SOBRE O TRABALHO DOS PROFESSORES FORMADOS NA FFLCH NO ENSINO FUNDAMENTAL E MÉDIO –
EXPERIÊNCIAS PRÁTICAS SÃO IDEAIS.
POR RENATO ROSTÁS

Brasil afora. Mas não é só o trabalho de campo que

integra a grade da disciplina, a intenção é também

debater as obrigações da escola, seu atual estado e o

que se pode fazer para encontrar melhoras. Para a pro-

fessora, é nesse aspecto que a Universidade mais peca,

em dar oportunidade aos graduandos de ter condi-

ções para mudar a estrutura vigente das escolas, que

pecam na abertura ao debate e concentram-se na for-

mação técnica, baseada no ultrapassado taylorismo,

esta sendo muitas vezes falha.

Na “excursão” feita com os futuros professores

de História, foram experienciados diferentes contex-

tos escolares. Dentre eles está o colégio Pedro II, no

Rio de Janeiro. Funcionando desde o século XIX – a

primeira escola do Brasil, que remonta ao Império –,

ele é um exemplo de formação da elite no país. Sua

estrutura remonta à da Universidade, em que os pro-

fessores são divididos entre mestres, doutores, titu-



8 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

lares, entre outros. As linhas de pesquisa, além dos

cursos de pós-graduação, são incentivados pela di-

reção. Esse esquema remonta ao tempo em que os

professores universitários formavam-se antes de

começar a lecionar no Ensino Fundamental e Médio,

para então passar ao Ensino Superior. A professora

pensa que esse modelo deveria ser implantado em

toda a rede de ensino no Brasil, o que fortaleceria

não só as escolas, como também as Universidades.

Apesar desse modelo exemplar, o Pedro II é um

colégio aberto para poucos. Existe um processo seleti-

vo para a entrada de alunos no qual 50% das vagas são

destinadas àqueles advindos da rede pública. Mas, na

prática, nem 30% dos candidatos nessa condição con-

seguem a pontuação mínima para a aprovação, então

essas vagas são repassadas. É por isso que a professo-

ra considera este um exemplo de escola para a elite.

Porém, o objetivo da disciplina era entrar em contato

com diferentes mundos, e foi o que aconteceu.

Um exemplo foi o Complexo da Maré, também no

Rio. A região, que possui um dos maiores complexos

de favelas da cidade e um dos piores Índices de De-

senvolvimento Humano (IDH) ao mesmo tempo, re-

úne algumas instituições de ensino. Mas o número

de instituições é insuficiente, como prova a quanti-

dade de escolas que oferecem Ensino Médio no lo-

cal – apenas três, para uma comunidade com mais de

100 mil habitantes. Para amenizar a ausência do Esta-

do, ONGs atuam no Complexo da Maré, oferecendo

cursos técnicos que podem inserir a população ca-

rente no mercado de trabalho, além de cursinhos pré-

vestibulares para dar a oportunidade do aprendiza-

do aos habitantes.

O que mais impressiona neste caso é o museu ins-

talado no complexo. Situado em uma casa de palafita –

sistema utilizado para construções em regiões

alagadiças, a fim de se proteger da correnteza dos rios –

o museu é comandado pelos próprios moradores, que

montam as exposições de acordo com histórias locais.

Não só isso, eles se tornam contadores de histórias,

declamando-as na casa de palafita e até publicando

livros sobre o Complexo da Maré. Entre os itens dispo-

níveis para apreciação no museu, estão cartuchos de

armas de fogo, coletados pelas crianças da região após

trocas de tiros, que são corriqueiras no local. O Museu

do Complexo da Maré é utilizado pela rede pública da

comunidade próxima como atividade extra-curricular que

incita o aprendizado de seus alunos.

Uma exposição fotográfica, um livro e um

documentário foram produzidos sobre o projeto, fi-

cando expostos no Departamento de História para

depois viajar pelas escolas que foram o tema do traba-

lho. A professora Zilda acha importante esse material

ser produzido e, então, estudado, para que a iniciativa

se propague para outros lugares do país. Ela acredita

que a crise que o ensino vive é propícia para que

essas experiências aflorem e auxiliem a mudar o que

está estabelecido hoje. “A escola é muito doutrinária.

Faltam mais experiências intercomunidades como es-

sas”, critica. Além disso, ela diz ser essencial o incen-

tivo a essas práticas, para torná-las interessantes a

quem deseje repeti-las.

Há anos obras literárias de sucesso vêm sendo

adaptadas para outras mídias. Entre elas, estão a te-

levisão, o cinema e, mais recentemente, também as

histórias em quadrinhos. Há um debate sobre a vali-

dade dessas adaptações como obras em si, sem a

dependência dos originais, mas o ponto de concor-

dância é o de que, no mínimo, elas despertam o inte-

resse pelos títulos nos quais são inspirados. E agora,

com a adaptação do conto O alienista, de Machado

de Assis, para os quadrinhos vencendo o prêmio

ADAPTAÇÕES DE TEXTOS LITERÁRIOS
DEVEM REPENSAR O TEXTO ORIGINAL
A VALIDADE LITERÁRIA DAS ADAPTAÇÕES É QUESTIONADA – PROFESSOR DO DLCV LEMBRA QUE O IMPORTANTE É A RELEITURA BEM-FEITA

PARA QUE A INICIATIVA TORNE-SE VÁLIDA.
POR RENATO ROSTÁS

Jabuti na categoria álbum didático e paradidático de

Ensino Fundamental ou Médio, talvez seja um alen-

to para esse nicho, que é tão discriminado.

O que Machado de Assis pensaria dessa adapta-

ção? Não podemos saber, mas sabemos o que ele

achou de uma encenação de O primo Basílio, de Eça

de Queirós. Em uma resenha escrita pelo escritor após

apreciar a peça de teatro, escreveu que as adapta-

ções teatrais parecem não captar a genialidade das

obras originais. Ele chegou até a dizer durante o arti-



9INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

go que “as obras não aceitam outras formas”. Como

Machado achava, algo que é bom em um veículo não

fica necessariamente bom em outro e, portanto, tal-

vez reprovasse o trabalho dos gêmeos Gabriel Bá e

Fábio Moon. Mas é certo que uma releitura que cap-

tasse a genialidade do original, ou fosse genial em si,

agradaria o escritor.

O professor Waldomiro Vergueiro, do Departa-

mento de Biblioteconomia da ECA, acredita que o

sucesso dessas adaptações, porém, podem auxiliar

o estilo. Ele aponta o Programa Nacional de Bibliote-

cas Escolares (PNBE) do governo, que seleciona

anualmente um número de obras obrigatórias para

constar nas bibliotecas das escolas na rede pública,

como um caminho encontrado para consolidar a im-

portância das histórias em quadrinhos (HQs), princi-

palmente no Brasil. Para ele, a utilização pedagógica

desses títulos ajuda a defini-los como uma expres-

são cultural válida.

O professor Hélio Guimarães, do Departamento

de Letras Clássicas e Vernáculas, concorda com a uti-

lização pedagógica das HQs. Ele vê a possibilidade de

um diálogo entre as diferentes formas em que a obra

foi publicada. Um dos exemplos é a mudança da estru-

tura narrativa no próprio conto de Machado adapta-

do aos quadrinhos, que poderia suscitar o debate entre

as diferenças de um meio a outro na escola.

Além disso, o professor Guimarães gosta de

adaptações que possam representar uma releitura

do original. Ele critica aquelas que reverenciam as

obras, tentando recriar os diálogos e situações na

íntegra. “Todo texto literário pode ser interpretado

e transmitido de maneiras diferentes”, defende. O

professor lembra que as releituras mostram a viva-

cidade do texto literário, e que, infelizmente, os tex-

tos de Machado de Assis não possuem tantas

adaptações. Portanto, reavivar a discussão em tor-

no das obras do autor é sempre importante. Ele com-

para Machado a Shakespeare, que é o autor inglês

mais adaptado da história.

O professor Waldomiro comemora também o

reaquecimento do mercado editorial que essas adap-

tações estão causando. Ele conta que houve uma

publicação em números muito grandes na área de

quadrinhos nos últimos anos, e que isso também

possibilita às editoras tentarem manter a cultura do

livro impresso, que parece estar se perdendo nos

dias de hoje, com as versões digitalizadas.

Apesar dos pontos positivos, é importante ficar

claro que a HQ é diferente do livro. O professor Gui-

marães elogia o acabamento e o capricho com que a

revista foi produzida, mas diz ter sentido falta do

olhar irônico de Machado durante a leitura. Para ele,

as iniciativas bem-feitas como essa dos gêmeos são

válidas, mas deve-se pensar os dois meios como in-

dependentes. É nisso também que acredita o profes-

sor Waldomiro. Ele pensa que os quadrinhos podem

finalmente ser um fim, e não apenas um meio para

que as obras literárias sejam buscadas. Assim, as

duas expressões deixariam de serem vistas como

desiguais – uma maior importância é dada à literatura

convencional – como acontece atualmente.

COMEMORAÇÕES

O ano de 2008 foi marcante para o universo literário. O centenário da morte de Machado de Assis, o

centenário de nascimento de Guimarães Rosa e o quadricentenário de nascimento do Padre Antonio Vieira

motivaram discussões, congressos e eventos comemorativos em todo o país.

Comemorando essas datas, o INFORME traz depoimentos de alguns dos professores da FFLCH reconhe-

cidos por seus trabalhos sobre esses autores.



10 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

Prof. João Roberto Gomes de Faria

VIDA DE MACHADO DE ASSIS

Machado de Assis, filho de descendentes de

escravos, no Rio de Janeiro, e de uma mulher filha de

portugueses, teve uma infância muito humilde. É in-

teressante observar que nos estudos biográficos

sobre Machado sabe-se muito pouco de sua infân-

cia. Sabemos que nasceu no Morro do Livramento,

em 1839, e que sua família dependia dos favores da

dona de uma chácara nesse local; no entanto, nada

conhecemos de sua adolescência. Os biógrafos que

se debruçaram sobre sua vida conseguem localizá-lo

quando tem 15 ou 16 anos, já vivendo na cidade do

Rio de Janeiro e ligado ao dono de uma pequena

tipografia, um homem chamado Paula Brito, que se

tornou uma espécie de protetor de Machado.

É nos jornais desse homem que Machado come-

ça sua carreira de escritor. Aos 15, 16 anos, ele escre-

ve seus primeiros poemas e, aos 17, alguns textos de

intervenção crítica sobre a poesia e sobre o teatro.

Em seguida, aos 20, começa a colaborar ainda para

outro jornal pequeno, um semanário chamado O Es-

pelho, em que se destaca como cronista e crítico

teatral. A partir daí, projeta-se no meio intelectual do

Rio de Janeiro e recebe um convite de Quintino

Bocaiúva, seu amigo, um pouco mais velho, para tra-

balhar no jornal Diário do Rio de Janeiro. Esse jor-

nal era um dos três maiores da cidade, de modo que

Machado consegue - depois de um começo em que

foi ajudante de tipógrafo, revisor, redator - um bom

emprego, em um bom jornal, ao qual ele fica ligado

durante mais ou menos sete anos, de 1860 a 1867.

A vida de Machado nessa altura já é bastante

conhecida. É um rapaz alegre - ao contrário do que

pensam, Machado foi um jovem que teve uma vida

cultural, intelectual e social bastante intensa, pois

freqüentava os teatros, óperas e ambientes literários

- e sua vida muda quando se casa, aos 30 anos de

idade, em 1869. Nessa altura ele vai ter uma vida mais

recolhida e não é à toa que, nesse momento, começa

sua grande obra de romancista, de contista e de cro-

nista. Posso recomendar a leitura de uma boa biogra-

fia sobre a juventude de Machado, que se chama,

exatamente, A Juventude de Machado de Assis, de

CENTENÁRIO MACHADO DE ASSIS – DEPOIMENTOS
POR LAÍS LUCAS MOREIRA

um autor francês que veio fazer pesquisa aqui no

Brasil, chamado Jean-Michel Massa. Há uma biogra-

fia em quatro volumes de R. Magalhães Jr., que é

muito detalhada, com transcrição de muitos docu-

mentos, alguns localizados por ele. É uma leitura um

pouco cansativa, mas muito carregada de informa-

ções. Uma biografia que é sempre recomendável ler,

ainda que seja uma das mais antigas, é a de Lúcia

Miguel Pereira, escrita nos anos 30, em que, em ape-

nas um volume, ela dá conta do itinerário do autor,

que viveu de 1839 a 1908.

ESTILO LITERÁRIO DO AUTOR

Machado de Assis tem um estilo bastante claro de

escrever. Podemos ler toda sua obra sem nenhuma

dificuldade. Eu diria que Machado tem uma clareza

que é própria dos escritores clássicos: a frase não é

retorcida, a forma é leve, concisa e o vocabulário não

oferece dificuldades. Ele não escreve para tornar a

leitura algo desagradável, ao contrário, a leitura das

suas obras é sempre agradável por conta da beleza de

um estilo pleno de legibilidade. Nesse sentido, ele se

diferencia de muitos escritores do seu tempo, como

por exemplo, os parnasianos, que cultuam uma forma

mais complexa, menos clara, menos leve, sobretudo

quando escrevem seus sonetos.

Em relação a alguns escritores que foram con-

temporâneos de Machado, como Euclides da Cunha,

a diferença é da água para o vinho. Euclides da Cu-

nha, como disse um crítico da época, “escreve como

um cipó”, isto é, as frases vão se enroscando umas

nas outras, o pensamento vai se tornando mais difí-

cil de ser percebido dentro das frases. Machado, não;

seu estilo é cristalino como a água, e isso não signi-

fica perda de complexidade dos temas que trata.

CONTEÚDO DE SUAS OBRAS

O universo ficcional de Machado de Assis é bas-

tante amplo. Ele reproduz uma tipologia bastante

abrangente da sociedade brasileira do Segundo Rei-

nado, de forma que nós temos um painel da vida

brasileira bastante completo quando lemos seus con-

tos e romances. O mesmo podemos dizer com rela-

ção aos temas que ele aborda, principalmente nos



11INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

contos, em que encontramos situações que são bas-

tante diferentes de conto para conto. Para não ficar

entrando em detalhes e especificando quais são os

assuntos de cada obra, prefiro dizer que Machado

de Assis tem um procedimento que unifica todos os

seus textos e diz respeito ao desenho de uma indivi-

dualidade humana. Embora os tipos sejam diferen-

tes, é um Machado de Assis que se debruça sobre a

alma humana. Eu penso que ele foi um grande leitor

de Shakespeare, com quem aprendeu que alguns dos

traços do ser humano como a inveja, a cobiça, a luta

pelo poder, o ciúme, são traços de caráter que ocor-

rem em todas as nacionalidades. Nesse sentido,

Machado busca universalizar os tipos brasileiros que

ele coloca em suas obras, abordando-os por um pris-

ma que os enriquece. Para dar um exemplo concreto,

no romance Dom Casmurro, nosso escritor dialoga

com Shakespeare, autor de Otelo, e faz de Bentinho

um ciumento com envergadura semelhante à do per-

sonagem Otelo. Entre muitos temas interessantes,

há o da frustração, como vemos no conto “Um ho-

mem célebre”, que trata do problema da criação artís-

tica. Enfim, as situações se multiplicam, mas sempre

temos esse esforço do Machado em nos dar uma

individualidade humana completa. Por isso, os per-

sonagens dele apresentam uma interioridade muito

trabalhada, um contorno psicológico bastante inte-

ressante, de modo que nos encantam ainda hoje.

Ao mesmo tempo, todos os personagens de

Machado de Assis, ou pelo menos a grande maioria,

são personagens que vivem na cidade e, portanto,

fazem parte de uma dada sociedade e de uma dada

classe social. Machado preferiu observar a classe

alta. Ao mesmo tempo em que os universaliza pela

abordagem dos sentimentos, coloca-os com os pés

no chão do Brasil e da sociedade brasileira do Se-

gundo Reinado. Nesse sentido, temos personagens

que não são apenas ricos do ponto de vista psicoló-

gico, mas também do ponto de vista social e históri-

co, uma vez que representam toda a sociedade

brasileira. No livro A pirâmide e o trapézio,

Raymundo Faoro dá uma boa idéia de como o Brasil

está presente nas obras de Machado, o que se con-

trapõe a uma visão crítica do passado, em que se

dizia, por exemplo: “não há quintal nas casas de

Machado de Assis”. Ou seja, não há a paisagem, a

vida brasileira. Os estudos contemporâneos sobre a

obra do escritor resgataram essa dimensão social de

sua obra e, algumas vezes, até de modo exagerado. É

preciso sempre lembrar que Machado de Assis, ao

mesmo tempo em que é o mais brasileiro dos nossos

escritores, é também o mais universal.

PÚBLICO DO AUTOR

Machado é um escritor para ser lido por pessoas

adultas. Não adianta querer que ele seja apreciado

por adolescentes de 13 ou 14 anos. É preciso dar

outro tipo de livro para um público de jovens ainda

em formação. A experiência que eu tenho como pro-

fessor de Literatura Brasileira, é que os alunos, quan-

do chegam aqui no curso de Letras e estudam a obra

de Machado, têm cerca de 20, 21 anos. O entendi-

mento da obra que eles têm muda muito, a aceitação

é muito maior nessa faixa etária do que na adolescên-

cia. Nós aqui na FFLCH damos um curso de um se-

mestre sobre a obra de Machado. Vários alunos vêm

dizer para mim que antes do curso não gostavam do

escritor, que tinham certa implicância porque o leram

com 13, 14 anos e foram obrigados a fazer fichamentos

e exercícios pouco estimulantes. Ora, o grau de com-

preensão de Machado nessa idade é muito peque-

no. Já no curso dado pelo professores de Literatura

Brasileira aos alunos de Letras a obra vai sendo ana-

lisada, interpretada, estudada e assimilada aos pou-

cos e o grau de adesão, de receptividade, de

aceitabilidade é muito grande. Os alunos, quando

chegam no terceiro ano do curso, já sabem que vão

fazer a disciplina centrada na obra de Machado e

mostram-se interessados, fazendo com que as aulas

sejam sempre animadas, com muito debate.

Acho que Machado é um escritor para o públi-

co adulto, que é um público mais preparado para

entender os enredos - que não chegam a ser enre-

dos complicados, ao contrário, são simples – e os

personagens com sentimentos bastante complexos.

Ainda que o estilo dele seja claro, cristalino, fácil

de ler, ele não consegue chegar a um público de

adolescentes por ser um escritor profundo, jamais

superficial. Seus enredos requerem certa maturida-

de do leitor e isso a gente só vê quando a pessoa

atinge os 20, 21 anos e daí para frente. Acho que os

professores de ginásio e colegial devem tomar mui-

to cuidado quando querem que os alunos leiam as

obras do Machado. Talvez fosse o caso de começar

por alguns contos, não por romances, preparando

o adolescente para apreciar mais tarde o restante

da obra do escritor.



12 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

A IMPORTÂNCIA DE SUA LITERATURA

Machado é importante para nós porque toca em

questões que ainda hoje nos interessam. Se tivesse

escrito uma literatura datada, que fosse interessante

apenas para seu tempo, nós não estaríamos come-

morando seu centenário. Se o estamos fazendo com

lançamentos de estudos sobre a obra dele, com

relançamentos da própria obra e com todos os even-

tos que aconteceram ao longo deste ano, tudo isso

tem uma explicação simples: a obra de Machado per-

manece atual. Quando a lemos, sentimos que ela diz

alguma coisa para nós, hoje, ainda que os persona-

gens vivam no século XIX, ainda que eles passeiem

pelas ruas do Rio de Janeiro de 1850 ou 1860. Como

podemos explicar isso? Como eu disse há pouco,

acho que Machado é um escritor que permanece vivo,

digamos assim, porque é um escritor que atingiu um

grau de universalidade que poucos escritores brasi-

leiros atingiram. O que significa que quando Macha-

do aborda o tema da loucura, como no conto O

Alienista, ou no romance Quincas Borba, ele o abor-

da de uma maneira que nos faz pensar, por exemplo,

nas fronteiras entre a loucura e a lucidez. Quando ele

aborda o tema do ciúme, em Dom Casmurro, nos

interessa ainda hoje, porque o ciúme é um sentimen-

to universal, que perdura no tempo.

Toda vez que ele toca em questões que permane-

cem atuais, sua literatura permanece viva e, acho tam-

bém, que, por optar por um estilo claro, leve e conciso,

Machado é um escritor moderno e contemporâneo. É

por isso, acredito, que ele tem sido mais lido e admira-

do em outros países, principalmente os de língua in-

glesa, graças em boa parte ao trabalho de John

Gledson como crítico e tradutor. Machado é um escri-

tor que fala do nosso país e da nossa história no sécu-

lo XIX, e do ser humano de modo geral. É interessante

para todo mundo, não apenas para nós, brasileiros.

O CONTEXTO POLÍTICO-SOCIAL DE SUA PRODUÇÃO

Machado escreveu toda sua obra, ou pelo menos

boa parte dela, sob a Monarquia, sob Dom Pedro II. E

até onde nós conhecemos suas opiniões políticas -

que são muito discretamente colocadas em algumas

de suas crônicas e em seus romances – podemos dizer

que ele era monarquista, alguém que respeitava as leis

da monarquia, que gostava de D. Pedro II, para quem

escreveu um poema quando jovem. Porém, não pode-

mos nos esquecer de que ele foi um jovem liberal e

bastante crédulo nas instituições, a ponto de pensar

em se candidatar a deputado por Minas Gerais, no

início dos anos 1860. É a partir de 1880 que Machado

se torna completamente cético, completamente pessi-

mista, não só em relação às instituições, mas também

em relação ao ser humano. Eu acredito que ele tenha

se mantido monarquista, mas sem nenhum entusias-

mo por essa forma de governo. Quando chegou a

República, Machado não se manifestou. Segundo di-

zem, parece que ele também não gostou dessa mu-

dança. Manteve-se em seu cargo de funcionário

público até a aposentadoria, sem se manifestar, nem

favoravelmente, nem contra a República.

A grande verdade é que Machado de Assis teve

uma vida muito discreta do ponto de vista social e

político. Foi um homem de poucos e fiéis amigos,

que se encontravam na livraria Garnier, que se

correspondiam, que dividiam o gosto pela literatura

e que se agruparam para fundar a Academia Brasilei-

ra de Letras, pensando numa instituição voltada para

a consolidação da boa literatura brasileira. Quanto à

presença do contexto político e social na obra de

Machado, como já disse, é bastante extensa. Vários

críticos, como Raimundo Faoro, Roberto Schwarz e

John Gledson fizeram leituras muito pertinentes acer-

ca das relações da obra de Machado com a socieda-

de brasileira de seu tempo.

ESTUDOS DO PROFESSOR SOBRE O AUTOR

A minha área de especialidade é o teatro brasileiro,

assunto ao qual me dedico já há bastante tempo. Já

publiquei alguns livros, vários estudos em revistas

especializadas e jornais e, como estudei muito o sécu-

lo XIX, sempre acabei resvalando pela obra de Ma-

chado. Nunca a tinha estudado de modo mais

aprofundado. Mas nos últimos dez anos interessei-

me muito pelo envolvimento que o escritor teve com o

teatro. Então, comecei a ler com mais atenção suas

peças e seus textos de crítica teatral. O que me fez

constatar que, dos 20 aos 30 anos de idade, Machado

foi fundamentalmente um homem do teatro. Entre 1860

e 1870, ele escreveu muitas comédias, traduziu muitas

peças teatrais, escreveu muitos textos de crítica tea-

tral e foi, inclusive, censor do Conservatório Dramáti-

co. Comecei a pesquisar essas atividades todas e, em

2003, organizei um volume para a coleção “Dramatur-

gos do Brasil”, da Editora Martins Fontes, no qual



13INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

estão colocadas todas as peças de Machado. Escrevi,

então, um estudo introdutório, chamado “A comédia

refinada de Machado de Assis”. Porque a comédia de

Machado se caracteriza por uma leveza ainda maior de

estilo, por uma tentativa de fazer uma alta comédia em

que as formas do cômico dizem respeito à

espirituosidade, a ironia, ao humor. São comédias cur-

tas, algumas pertencem ao gênero “provérbio dramá-

tico”, um gênero que Machado aprendeu lendo peças

francesas, principalmente de Alfred de Musset. Essas

pequenas comédias, como “O Caminho da Porta” ou

“O Protocolo”, quando foram escritas e encenadas,

representaram uma ruptura com a comédia de costu-

mes de Martins Pena, que se caracterizava pela lin-

guagem farsesca e por uma comicidade bastante

popular. Machado escreveu suas comédias em um

momento em que o teatro brasileiro punha em cena os

costumes da burguesia, de uma classe média alta, de

uma sociedade já marcada pelas idéias burguesas. Quis

fazer um teatro de bom gosto, em que não entravam os

recursos farsescos e em que a leve comicidade depen-

dia inteiramente da linguagem empregada nos diálo-

gos. Trata-se de uma obra completamente diferente

dos contos e romances da maturidade, não qual en-

contramos um Machado que não é pessimista, não é

cínico, que cria personagens sinceros, que acreditam

no amor. O que é curioso é que mesmo em sua maturi-

dade Machado escreveu comédias desse tipo, como

“Não consultes médico” e “Lição de Botânica”. São

comédias que as pessoas podem ler hoje, pois, em

termos literários, são muito bem escritas, leves, ricas

de humor ferino e espirituosidade. Em minhas aulas,

tenho procurado despertar o interesse dos alunos por

essa produção um tanto esquecida de Machado, so-

bre a qual venho fazendo palestras e escrevendo es-

tudos que publico em revistas especializadas.

Outra vertente de meu trabalho é o estudo da

crítica teatral de Machado. Depois de publicar o en-

saio “Machado de Assis, leitor e crítico de teatro” na

revista Estudos Avançados, do IEA da USP, em 2004,

aprofundei minhas pesquisas e publiquei, neste ano,

pela editora Perspectiva, o livro Do Teatro: Textos

Críticos e Escritos Diversos, em que reuni todos os

textos até agora conhecidos de Machado – e alguns

inéditos – em que nosso escritor manifesta alguma

opinião ou pensamento sobre o teatro. Fiz um longo

estudo introdutório e o estabelecimento dos textos,

porque Machado escreveu muito em jornal e, nas

edições que reproduzem seus textos, vemos muito

descuido, frases truncadas, pontuação alterada etc.

Fui aos jornais, recolhi todo o material publicado e

organizei o volume em ordem cronológica, de modo

a mostrar que, se Machado foi, realmente, um ho-

mem apaixonado pelo teatro entre os 20 e os 30 anos

de idade, até o fim da vida manteve interesse pelo

gênero. Afastou-se um pouco depois de 1870, mas

escreveu peças na maturidade e crônicas em que o

teatro foi assunto principal. Para se ter idéia do gran-

de envolvimento de Machado com o teatro, basta

dizer que seu primeiro texto, incluído no livro, é de

1856 - “Idéias vagas - a comédia moderna” – e o

último, uma carta a José Veríssimo, é de 1908, escrita

um mês antes de morrer, em que ele lamenta não po-

der ir ao teatro assistir à representação de sua peça

“Não consultes médico”, então em cartaz por inicia-

tiva de Artur Azevedo. Em resumo, procurei, nesse

livro, reunir tudo que Machado escreveu sobre pe-

ças, espetáculos, artistas e mostrar como, de certa

forma, o teatro permaneceu dentro de seu coração

ao longo de sua vida.

Prof. Valentim Facioli

Machado de Assis é um caso excepcional. Estamos

comemorando – se é que é possível comemorar a mor-

te – o centenário de morte de Machado, que se tor-

nou, quase voz unânime, o maior escritor brasileiro do

século XIX, com certeza, e talvez até hoje.

O fato é que Machado tem um percurso pessoal

bastante interessante e, pode-se dizer, até um pouco

inesperado para o Brasil. Um crítico norte-america-

no, de renome, disse, de modo meio arrogante, que

Machado é um “milagre” no Brasil do XIX.

Ele nasceu numa família pobre, no antigo Morro

do Livramento, no Rio de Janeiro, em 1839. Para situ-

ar, nesse ano estávamos no período Regencial, entre

a saída de Dom Pedro I e a coroação de Dom Pedro II.

A formação de Machado de Assis se deu, aparente-

mente, em casa, sem que tivesse freqüentado esco-

las – não há documentos nem testemunhos de que

ele as tenha freqüentado – fora de uma escolaridade

normal, o que também era comum na época, pois as

escolas eram muito poucas e de difícil acesso à po-

pulação pobre. Assim, imaginamos que a educação

inicial de Machado, seu “letramento”, deve ter se

dado no interior da família rica, que era proprietária

da Chácara do Livramento, ali no morro, onde seu



14 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

pai vivia meio como agregado, embora tivesse pro-

fissão de artífice.

Machado aprendeu francês, e sobre esse aprendi-

zado correram muitas lendas, inventaram-se diversas

histórias, mas até hoje não há provas decisivas de

quais meios ele teria usado para isso. Fato é que, a

partir de certo momento, já na adolescência, ele sabia

bem a língua e escreveu mesmo poemas em francês. É

preciso lembrar que a língua francesa, naquele mo-

mento, tinha o peso da credibilidade da cultura letrada

literária no Ocidente, o que seria hoje, generalizada-

mente, mais ou menos a mesma coisa com a língua

inglesa no Brasil. Seu aprendizado do francês possi-

velmente ocorreu no meio em que convivia, e muito

cedo ele se deslocou das periferias do Rio de Janeiro

para o centro da cidade, fazendo contatos jornalísticos

diversos, especialmente com a editora e livraria de

Paula Brito, passando a colaborar com jornais e revis-

tas. Uma colaboração ainda adolescente, mas que, de

todo modo, aos poucos vai se firmando.

Há uma riqueza de detalhes a respeito disso, em-

bora alguns de fato sejam inventados por biógrafos

diversos e, outros baseados nos próprios testemu-

nhos que Machado deixou – não autobiográficos,

pois ele nunca escreveu autobiografia –, mas teste-

munhos que ficaram a partir de sua colaboração

jornalística, hoje pesquisada e trazida à luz. Quando

Machado vai se firmando enquanto jornalista – e era

um tipo de jornalismo curioso, porque era o tipo que

se pode dizer “literário” – ele publica nos jornais e

revistas poemas e traduções de peças teatrais fran-

cesas – ele tinha gosto e predileção pelo teatro, em-

bora nunca tenha conseguido ser um teatrólogo “de

peso”; conseguiu, enfim, uma inserção no meio inte-

lectual, que foi, aos poucos, se consolidando.

Com alguns saltos, a gente pode dizer que, já em

1860, com pouco mais de vinte anos, ele trabalha

mesmo como jornalista, fazendo a cobertura dos de-

bates da Câmara dos Deputados, tendo deixado uma

colaboração interessante, hoje conhecida. Depois,

através de amizades diversas – inclusive com Manoel

Antônio de Almeida, o célebre romancista das Me-

mórias de um Sargento de Milícias – ele conseguiu

um trabalho na Imprensa Oficial. Esse trabalho pare-

ce que favoreceu sua carreira e lhe propiciou meios

mais seguros de subsistência, o que não era muito

fácil naquele momento.

Voltando um pouco, Machado é um produto hí-

brido, curioso do ponto de vista étnico, porque seu

pai era brasileiro, mestiço, provavelmente mulato cla-

ro – mas do qual não ficou nenhuma documentação

visual – e a mãe era uma portuguesa que viera para o

Brasil. Essa situação é reproduzida depois, ele mes-

mo sendo mestiço amulatado e tendo se casado com

uma portuguesa também. É um movimento curioso:

ele retoma a história familiar, que era a mesma do pai,

e vive a partir de 1869, com Carolina, com quem se

casa nesse ano. Nessa altura ele já era contista, poe-

ta, teatrólogo, crítico literário e jornalista, colaboran-

do intensamente em diversos jornais e revistas. Para

referir um caso bem conhecido, Machado publica

numa revista que havia no Rio de Janeiro, chamada

Jornal das Famílias, uma quantidade enorme de tex-

tos, especialmente contos. Alguns críticos os consi-

deram de menor importância, mas Machado mesmo

não lhes atribui tão pouca importância, tanto que os

reúne em dois livros: as Histórias da meia-noite e os

Contos Fluminenses.

Depois do casamento conseguiu maior estabilida-

de econômica, não porque Carolina fosse rica, mas

porque ele passou a trabalhar como funcionário pú-

blico e, apesar de muitas dificuldades no início do

casamento – testemunhadas por cartas que ele envia

a amigos pedindo socorro – acaba estabilizando sua

posição. Na década de 1870, logo após o casamento,

é que ele passa a se dedicar - além da poesia (de que

publicara livros na década anterior) e ao teatro - ao

romance, e publica seus quatro primeiros: Ressurrei-

ção, Helena, A mão e a luva e Iaiá Garcia, tornando-

se assim uma espécie de “sucessor” ou “continuador”

de José de Alencar, que morre em 1877, e até então era

tido como o “patriarca das letras brasileiras”.

A partir de 1880/1881, com a publicação das Me-

mórias Póstumas de Brás Cubas – primeiro na Re-

vista Brasileira, em capítulos, entre março e dezembro

de 1880, depois em livro, em 1881 – o prestígio de

Machado de Assis torna-se relativamente grande,

ainda que passe a escrever uma literatura menos aces-

sível a um público mais amplo. Talvez ele tivesse um

número maior de leitores para sua produção anterior

de contos, poemas, teatro e romances – quando a

maioria desses escritos sai primeiro em folhetins, ou

jornais e revistas e só depois em livro – na década de

1870, e menos leitores a partir das Memórias Póstu-

mas de Brás Cubas, embora com maior prestígio.

Hoje há o estudo revelador e excelente do nosso

professor aqui da FFLCH, Hélio Guimarães, que se

chama Os leitores de Machado de Assis. Esse livro



15INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

faz um levantamento minucioso de tudo o que ele

conseguiu encontrar – o que não é pouca coisa, pois

trata-se de pesquisa de muito fôlego – sobre as ma-

nifestações existentes na imprensa brasileira, espe-

cialmente a do Rio de Janeiro, a respeito dos romances

de Machado de Assis, na ocasião em que foram pu-

blicados. Por exemplo, apesar da importância que têm

as Memórias Póstumas de Brás Cubas, foram

pouquíssimas as manifestações de leitores e da críti-

ca a respeito desse romance. Fazendo uma compara-

ção rápida, O Mulato, de Aluísio Azevedo, que saiu

no mesmo ano de 1881, mereceu, ao que consta, mais

de 200 artigos e resenhas pelo Brasil todo; enquanto

para Brás Cubas foram apenas 4 ou 5 manifestações,

mas especialmente uma de um leitor muito arguto, o

historiador e crítico Capistrano de Abreu, que per-

guntava que diabo de romance era aquele, e mesmo

se, de fato, aquilo era um romance. Assim, vê-se que

a partir daí, a obra de Machado torna-se um baita

problema com muitas faces, o que continua em dis-

cussão até hoje e vai prosseguir, com certeza.

Pode-se acrescentar também que a produção

machadiana, a partir de Brás Cubas, torna-se uma es-

pécie de corpo estranho na literatura brasileira, corpo

estranho porque divergente do nosso cânone literário,

que se ia constituindo. Podemos, talvez, até pensar em

dois cânones, um para a literatura brasileira corrente de

então – romântica, realista, naturalista; outro que pode

ser visto como um cânone específico de Machado, que

tem algo de romântico em sua primeira fase, mas depois

encerra um radical questionamento da literatura e da

sociedade brasileiras, com uma invenção artística e li-

berdade imaginativa incomuns no Brasil e alhures, com

efeitos realistas, mas sem realismo de escola, propria-

mente, tanto é que a escritura machadiana (romances,

contos e crônicas), por exemplo, tanto respeita quanto

transgride a verossimilhança e outros recursos comuns

ao realismo de época. Embora não respeite estritamente

a verossimilhança, que era um dado fundamental para o

realismo, também não a suprime de todo, pois havia, ao

que parece, um projeto machadiano de não isolar a lite-

ratura na indigitada torre de marfim, mas antes e sobre-

tudo de ser lido no seu momento e no seu meio social –

tanto que grande parte de sua obra, mesmo na fase

madura, ele a publica nas páginas de jornais e revistas,

ou em folhetins. É o caso do Brás Cubas, Quincas Borba

e cerca de uma centena de seus contos mais geniais. Já

Dom Casmurro não sai em folhetins, embora publique

um fragmento em A República e, por último, Esaú e

Jacó e Memorial de Aires, que são os dois últimos

romances, de 1904 e 1908, saem apenas em livro.

Somando-se a isso, o fato é que ele colabora na

imprensa durante sua vida toda com poemas, mas,

especialmente, com contos e crônicas. Muitos dos

contos mais extraordinários, enquanto literatura e

enquanto crítica social e humana, ele publicou no

mais conhecido e liberal jornal do Rio de Janeiro de

então, a Gazeta de Notícias, demonstrando, creio

eu, como era decidido seu empenho na tentativa de

formação de um público leitor, que fosse capaz de ler

literatura de qualidade e pensar sem dogmas e com

liberdade democrática. Era um homem que, ainda que

estivesse fazendo a demolição sibilina de valores

estabelecidos, com a força da ironia, da sátira e do

sarcasmo, buscava sempre a expressão da lingua-

gem receptiva à própria demolição, porém também

tinha uma espécie de intenção subjacente que era

edificante, ou seja, de construir, programar o leitor,

para que esse fosse capaz de ler aquela literatura que

ele fazia, contribuir para o “alevantamento cultural”

do país. Isto tanto é verdade, que em 1896, 1897, ele

será uma das principais figuras na criação da Acade-

mia Brasileira de Letras. Se não tivesse essa inten-

ção edificante, não se preocuparia com a Academia;

mas se preocupou, ajudou a criá-la, instalá-la e fazê-

la funcionar e ainda foi eleito seu presidente perpé-

tuo, o que durou até sua morte, em 1908.

O contexto histórico em que Machado escreveu,

é todo marcado pelos pequenos e grandes aconteci-

mentos do século XIX e início do XX. A primeira

coisa muito importante, embora hoje ironizada ou

mesmo combatida por um ou outro crítico, principal-

mente estrangeiro, é a escravidão em sua obra, mas

ele nunca utilizava discurso demagógico ou

populista, de retórica grandiosa, contra a escravi-

dão. Ele a encara nos subterrâneos da sociedade, no

mal, na mortandade, na crueldade e no sadismo que

ela “impõe” ao Brasil. E sem ocupar a boca da cena,

o centro do palco em sua obra, ela está toda lá, muito

viva, e isto não é pouca coisa. É bom lembrar que a

escravidão, abolida em 1888, praticamente acompa-

nha a vida pessoal e intelectual de Machado até se

tornar já um provecto senhor de meia idade. Ainda

assim, nos dois últimos romances, escritos e publi-

cados já no século XX a questão da escravidão está

inteira e ainda mais viva e mesmo ostensiva.

Outros acontecimentos relevantes são aquelas leis

que a classe escravista brasileira promulgava, que era



16 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

um modo de “ceder um anel para não perder os de-

dos”, como a Lei do Ventre Livre, a Lei do Sexagenário,

que na verdade, prorrogaram a escravidão até 88. Haja

vista que a Lei do Ventre Livre é de 1871, a quantidade

de escravos libertados com ela é irrisória em relação a

todas as astúcias que os escravistas utilizavam para

continuar segurando as crianças que seriam livres na

condição de escravo real ou virtual. O fato é que Ma-

chado vive isso intensamente, e sua obra carrega uma

espécie de desilusão, de pessimismo que tem a ver

com esse processo histórico.

Depois, a abolição da escravatura em 88 e a Repú-

blica em 89 entram com uma força extraordinária em

sua obra. Só relembrando um episódio: Machado es-

tava publicando em folhetins, na revista de modas

voltada para o público feminino A estação, o romance

Quincas Borba, a partir de 15 de junho de 1886; de

repente, com a Abolição e a República, ele interrompe

a publicação, até chegando a dá-la por encerrada.

Contudo, depois, retoma a narrativa e segue publi-

cando, com modificações e supressões, até 1891 (quan-

do ela também sai em livro) - ver a propósito o estudo

de John Gledson, em seu livro Machado de Assis:

ficção e história – talvez se possa dizer que ele teria

entrado numa espécie de impasse formal e histórico-

sociológico, ou seja, ele está vivendo tão intensamente,

tão dramaticamente esses acontecimentos da história

do país, que isso cria uma espécie de constrangimen-

to, uma “pedra no meio do caminho” – lembrando

Drummond –, que ele teria dificuldade em dar conti-

nuidade ao romance. Teria sido necessário estabilizar

um pouco a situação – tanto a do país, como a dele

própria – para que pudesse perceber mais adequada-

mente a matéria histórica e dar continuidade. Merece

lembrar também que já na época o crítico Araripe Jr.

perguntava a propósito de Rubião: “Quem me diz que

este personagem não seja o Brasil?”

Alguns comentários devem ser acrescentados,

pois são importantes e também ajudam a localizar o

público “especializado” que lia Machado: são a res-

peito da crítica machadiana, ou seja, os autores que

se debruçaram sobre sua obra. Acontece que, du-

rante um largo período, pelos menos até os anos de

1950, essa crítica foi relativamente pequena, o que

não quer dizer que não tenha nada, há algumas coi-

sas importantes. O primeiro “ataque frontal” que

Machado sofreu, ainda em vida e em plena produ-

ção, foi de Sílvio Romero, ataque despropositado e

de fundamento muito duvidoso. Hoje esse livro é

quase uma curiosidade histórica e exótica. Machado

foi logo defendido pelo Conselheiro Lafaiete. E algu-

mas restrições apareceram em artigos de jornal, coi-

sa muito longe de abalar o prestígio do escritor que,

a rigor, vivia uma quase unanimidade, embora hou-

vesse dificuldades gerais para melhor explicar a obra.

 Depois de sua morte, saíram livros e ensaios di-

versos abordando aspectos interessantes, mas a pri-

meira leva de estudos melhor fundamentados sai

primeiro no final dos anos 1930 (centenário de nasci-

mento) e depois na década de 1950, quando se come-

mora o cinqüentenário da morte. Aparecem alguns

estudos interessantes como de Lúcia Miguel Pereira,

Augusto Mayer, Eugênio Gomes e outros; aparece

um estudo pioneiro da crítica norte-americana Helen

Caldwell (1960), que muito demora a repercutir no Bra-

sil. Mais à frente começam a surgir outros estudos,

mas, há de fato, uma consolidação do campo crítico à

obra de Machado, a partir de 1970. De lá para cá, nos

últimos 25/30 anos, a ampliação dos estudos sobre

Machado é enorme e a abordagem de diferentes ques-

tões, que inclusive desmentem a famosa tese de que

Machado era absenteísta – que não se preocupava

com a vida dos pobres e dos escravos –, tudo foi

largamente desmentido e percebeu-se, que Machado,

em sua obra, fazia um esforço enorme de leitura e en-

tendimento do Brasil. Ele talvez não tivesse uma preo-

cupação predominantemente psicológica e/ou

metafísica com o ser humano, embora isso também

esteja em sua obra, mas talvez menos por conta e risco

de Machado e mais por conta das ilusões, projeções,

fragilidades, perversões e mesmo patologias de seus

personagens narradores (ou não).

Alinharei aqui críticos, e certamente praticando

injustiça com alguns que vou esquecer, mas aquele

que se sentir injustiçado, considere-se incluído, pois

não é a intenção. Nos últimos 25/30 anos, nós tive-

mos contribuições de: Antonio Candido, Roberto

Schwarz, Alfredo Bosi, Gilberto Pinheiro Passos, John

Gledson, José Carlos Garbuglio, Raimundo Maga-

lhães Jr., Luiz Costa Lima, Josué Montello, Raimundo

Faoro, Jean-Michel Massa e vários outros, que revi-

saram, releram e incorporaram dimensões

insuspeitadas da vida e da obra de Machado de As-

sis, tanto do ponto de vista histórico-sociológico,

quanto do ponto de vista construtivo e formal. De-

pois, mais recentemente, temos outros estudos pio-

neiros, que abriram horizontes, independente de

concordar ou não com esses estudos, como o de



17INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

Enylton de Sá Rego, que faz sistematicamente a

filiação de Machado à tradição da sátira menipéia, de

Luciano de Samósata, e, antes dele, José Guilherme

Merquior e Dirce Côrtes Riedel abriram esse veio

crítico, caminho para pensar um Machado quase li-

terariamente revolucionário na reinvenção da tradi-

ção da sátira menipéia (que correu um fluxo poderoso

nas literaturas do Ocidente e do qual Machado era

leitor constante e astuto, operando paródias geniais

desse espólio extraordinário).

Nos últimos 10 ou 15 anos, consolidam-se os es-

tudos, avançando com outras pesquisas, com contri-

buições fundamentais. Isso passa a ocorrer

(principalmente, mas não só) no interior dos estudos

de pós-graduação das universidades brasileiras, cujo

amadurecimento é bastante recente mas muito pro-

missor. As dissertações e teses multiplicam-se por todo

o país, muitas publicadas em livro, e seria inviável

enumerar aqui, sob pena de isto virar um quase catá-

logo telefônico. Certamente os leitores interessados,

através de internet, poderão ter acesso a esse vasto

rol de trabalhos. Gostaria de lembrar uns poucos como

o de Hélio Guimarães, de Sidney Chalhoub que aju-

dam muito a esclarecer a inserção de Machado em seu

tempo e seu meio, com suas condições de produção e

a circulação da obra e das idéias, bem como o estudo

de José Miguel Wisnik, uma contribuição muito inte-

ressante, para o conhecimento das relações entre for-

ma literária e música em Machado. O professor João

Roberto Faria tem estudado e revelado novidades

sobre o teatro machadiano e a crítica que escreveu

sobre o assunto. Certamente estou esquecendo ou-

tros, injustiça involuntária, mas de todo modo, essas

contribuições se somam, inclusive, à contribuição, por

exemplo, do professor português, Abel Barros Batis-

ta, que escreveu dois grandes livros a respeito de

Machado, ora perfilhando, ora contestando e diver-

gindo das leituras brasileiras, mas de todo modo, cons-

truindo uma contribuição de fôlego.

Isso tudo revela a grandeza de Machado como um

escritor de grande porte, que se engendrou, talvez

miraculosamente, no Brasil periférico e atrasado, e que

talvez seja um correspondente de Shakespeare na In-

glaterra, ou de Dante na Itália, de Flaubert na França e

assim por diante. Portanto, estamos diante de um gran-

de escritor e, como todo grande escritor, montanhas

de livros de crítica vão se escrever sobre ele sem que

isso o esgote ou dê conta de tudo, ou, menos ainda,

apareça alguma versão crítica definitiva.

A literatura de Machado de Assis tem uma impli-

cação que é muito interessante discutir porque, pra-

ticamente, é inegável que ela tenha uma dimensão

corrosiva e negativa do Brasil, ainda que, como vi-

mos, uma face com sentido edificante também exista.

Simplificando, poderíamos, com ingenuidade, dizer

que a obra é uma coisa e o homem é outra. Ela corro-

siva e negativa, ele respeitoso das conveniências e

de compostura impecável. Será talvez um paradoxo a

ser levado em conta, dadas as circunstâncias da so-

ciedade brasileira e a longa carreira de exemplar fun-

cionário público do escritor. Digamos que, em termos

de mercado, literatura e função pública são mercado-

rias diferentes, que podem cumprir e cumprem pa-

péis muitíssimo diferentes, permitindo a uma delas (a

literatura, envolvida em disfarces e máscaras

variadíssimos) o que não permite nem autoriza à ou-

tra (a função pública seria mais direta e comprome-

tedora, com implicações imediatas sobre o funcionário

e sua vida). A discussão posta assim, dividindo e se-

parando homem e obra, está longe de dar conta das

questões de fundo, ou seja, da natureza mesma das

mercadorias e de suas implicações, aceitando-se como

paradoxo o que de fato é contradição. Essa discussão

em Machado merece um ensaio substancial, inclusive

porque o próprio escritor tinha alguma consciência

disso, conquanto não se debruçasse na exploração

do tema, ficando em sugestões e insinuações. Neste

espaço, fique consignado o tema, inclusive como su-

gestão para algum estudo universitário.

Outra questão crucial na obra de Machado é a

convivência amalucada entre o arcaico e o moderno,

tal como se vivia no Brasil escravista. Assim, na su-

perfície, parece muito difícil ao leitor, por exemplo, no

fecho das Memórias póstumas de Brás Cubas, que

diz, como uma vantagem conseguida pelo finado

narrador-personagem: “(...) não tive filhos, não trans-

miti a nenhuma criatura o legado da nossa miséria”, ler

isso com otimismo, ou como uma nota humorística a

mais. Bem vistas as coisas, esse “pessimismo

metafísico” (que também pode cheirar a zombaria

metafísica...) é altamente histórico, porque essa afir-

mação não é uma declaração de princípios de Macha-

do de Assis (como alguns críticos até pensaram que

fosse...), o enunciado é de Brás Cubas, a responsabi-

lidade é dele. E quem é, afinal, Brás Cubas? Brás Cu-

bas foi um homem muito rico, formado advogado em

Coimbra, que viveu absolutamente ocioso, proclaman-

do-se um sujeito liberal (e era, figura exemplar do libe-



18 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

ralismo escravista brasileiro), ao mesmo tempo, um

liberal que se beneficiava das vantagens da escravi-

dão. O cunhado de Brás Cubas, o Cotrim (a quem ele

defende) era traficante de escravos. O liberalismo

escravista brasileiro era peculiar, pois defendeu até

quanto pôde a liberdade de ter escravos e a proprie-

dade sobre estes, tudo como muito cristão e muito

legítimo. E, ainda, pelo ponto de vista capitalista, Brás

foi um sujeito completamente arcaico, porque herdou

a fortuna do pai e da família, sendo muito rico mas

nunca investiu um tostão para que seu capital cres-

cesse, e se reproduzisse. Não era um dinheiro para

produzir bens, mercadorias e serviços, era um dinhei-

ro tão ocioso como seu possuidor, um rentista parasi-

ta; ele morreu orgulhoso de ter 300 contos e deixar

algumas apólices para amigos, mas sem sequer deixar

herdeiros, o que pode, ironicamente e sinuosamente

sugerir que o fim ridículo de Brás e de sua fortuna se

mereciam. E isso talvez diga um bocado de coisas so-

bre o Brás...il, com a perspectiva do tempo.

 Esse impasse entre o arcaico e o moderno é uma

questão fundamental em Machado de Assis. A recria-

ção, por exemplo, na sua obra toda, de conteúdos

históricos, sociais, religiosos e psicológicos

amalucados ou despropositados configuram um pon-

to de vista amplo e radical. Esses impasses todos se

inserem na discussão ampla da perplexidade e, até

certo ponto, a quase completa desilusão de Machado

ao pensar a modernidade do Brasil, ou melhor, o pro-

cesso travado de nossa modernização. Quando é que

o país, afinal, iria sair do impasse do liberalismo convi-

vendo com a escravidão? E a classe dominante, que

se proclamava liberal, ao mesmo tempo não abria mão

da escravidão? Isso era um impasse (e também para-

doxo e contradição) que Machado estuda em suas

minúcias sociais e psicológicas: como é que a consci-

ência das personagens (especialmente aquelas da

burguesia e suas áreas de influência ideológica) tra-

balha e se acomoda, seja do ponto de vista das vanta-

gens que têm, seja do ponto de vista das humilhações

que se obrigam a viver. Não era fácil recriar literaria-

mente esse atraso modernizado ou moderno atrasa-

do. Outra coisa sobre esse ponto, é que Machado tem

extrema sensibilidade em mostrar o modo de inserção

dos escravos e dos pobres em uma sociedade como

essa, onde as personagens são de classe dominante e

não têm olhos para ver o outro, a não ser enquanto

vantagens que possa deles arrancar. Machado cria

personagens pobres e desvalidas – em Brás Cubas

um caso é o de Dona Plácida – a mostrar como a classe

dominante, ela sim, não Machado, é indiferente à sor-

te dos pobres, e que essa classe usava um vasto arse-

nal de perversidades que tinha a disposição para

manter os pobres no seu lugar, corrompendo-os e re-

duzindo-os a bagaço e lixo – herança que não foi de

todo superada pelo Brasil até hoje. Aliás, se há um

lugar, no Brasil, que todo mundo reconhece, inclusive

os pobres, é o lugar dos pobres, e Machado sabia

disso e disse isso com todas as suas letras.

Mas como isso não provocava inimizades, es-

cândalo, censura, perda de emprego, essas coisas?

Machado de Assis trabalhava uma estratégia retóri-

ca em sua escritura, a qual consistia fundamental-

mente no uso de uma ironia de fundo tão forte e tão

interessante, que a tradição da retórica chama de “a

ironia que emprega a tática da ação”. Em outras pala-

vras, é a ironia que usa a simulação e a dissimulação

como armas do engano. Cito H. Lausberg: ou seja, a

voz irônica, quer (até que se dê uma eventual altera-

ção da situação), manter, em estado definitivo, o mal-

entendido. O sujeito falante não quer tornar conhecida

a sua própria opinião partidária, pois que a situação

não permitiria, apesar de tudo, uma atuação eficaz da

própria opinião partidária, por meio da persuasão.

Do mesmo modo, a manifestação da própria opinião

partidária não cumpriria a finalidade do discurso, visto

que teria, como resultado, apenas informar o partido

contrário sobre a própria opinião partidária, proces-

so que permitiria ao partido contrário aproveitar este

aumento de informação em desfavor do partido a

que pertence o sujeito falante. A ironia que usa a

tática da ação aparece em situações verdadeiramen-

te graves e na mimesis literária dessas situações,

muito especialmente no drama. Isso, portanto, des-

carta a sinceridade, que apareceria como atitude lin-

güística ingênua e desprovida de combatividade.

Os narradores e personagens (os que têm voz,

pelo menos) são colhidos no vasto aquário da clas-

se dominante ou das classes médias remediadas e

em geral morrem pela boca, pois seus discursos (in-

clusive nas crônicas, nas quais muitas vezes parece

Machado falando, mas não é) utilizam seus argu-

mentos como verdades irremediavelmente vencidas.

A voz democrática, que está oculta, que é do próprio

Machado, submete essas verdades às contradições,

paradoxos e amalucamentos que as integram, de-

monstrando que, apesar da eficácia de seu poder e

perversidade, elas são velharias descartáveis, que



19INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

não poderão persistir no futuro, onde se espera o

homem em sua condição humana melhor e mais au-

têntica. A matéria histórica de sua literatura é o que

não deveria ser; daí o humor, o cômico, o ridículo, a

permanente ironia como sugestão de que o contrário

é o que importa. Nisso, Machado faz uma operação

textual que diz “vou manter a confusão e o mal-en-

tendido até o fim”. Se quisermos um exemplo, embo-

ra isso exista em nível macro e micro, podemos pensar

no caso do Dom Casmurro; afinal, “Capitu traiu ou

não traiu?”. Vejamos que o mal entendido permane-

ce, não tem como resolver, e pior ainda, o fato de

Capitu ter traído ou não, talvez não seja relevante, se

é que, tendo traído, como diz o marido-narrador, esse

fato não faça aumentar a credibilidade de Capitu, pois

quem suportaria passivamente um marido como Dom

Casmurro? (paranóico, ciumento, carola, inseguro e

autoritário). Este é um narrador que, como Brás Cu-

bas também morre pela boca. Sua palavra é auto-

comprometida, veneno puro, sem remédio. Parece

haver no romance um deslocamento até mesmo da

questão central, sobre a qual a crítica bate boca até

hoje para identificá-la.

Com a ironia estratégica, Machado não está pre-

ocupado em resolver nenhum problema, está preo-

cupado em desmobilizar as linguagens

conservadoras, as quais lhe permitem indiciar os pro-

blemas, postos como assuntos e temas. Pois se hou-

ver solução quem vai decidir é a história do país, e

quem sabe a história dos países do Ocidente. Nesse

sentido, essa ironia estratégica permite a ele o traba-

lho de uma vasta herança, não só observando a vida

social local e internacional, mas também a literatura

brasileira – a que era feita no seu tempo e a anterior a

ele –, bem assim observando as literaturas estran-

geiras, pois ele era um leitor que podemos chamar de

“pantagruélico”. Machado lia de tudo, ou quase tudo

o que estava a seu alcance e tinha uma memória ex-

traordinária. O professor Gilberto Pinheiro Passos,

aqui da Faculdade, estudou o influxo francês sobre

Machado, como Eugênio Gomes leu o influxo inglês

e outros estudaram a presença da Itália. Machado lê

as literaturas (e em parte também a história) da Fran-

ça, da Inglaterra, da Alemanha, da Itália, dos Estados

Unidos, do mundo antigo da Grécia e Roma e deslo-

ca passagens de textos, contextos e livros lá de seu

lugar original e opera com a paródia (cômica ou não)

fazendo adaptações para o Brasil e as situações de

seus personagens e narrativas.

Ora, essa adaptação, quase sempre resulta numa

espécie de operação do riso, do cômico, do ridículo,

trazendo para situações rebaixadas ou calamitosas,

às vezes, textos que na origem podiam ter grandeza

ou se referir a heróis reconhecidos. Quase sempre

esse material se articula com uma situação mesqui-

nha da vida brasileira, conquanto o riso machadiano

não fosse parcialmente nacional, pois ele também ria

de quaisquer pretensões estrangeiras, mesmo as

consagradas. Como ele aproveita um verso de Victor

Hugo, numa crônica, podemos dizer que esse verso

serviria de epígrafe para toda a sua obra: “nada é

sagrado para um sapador”.

Esses deslocamentos paródicos permitem a Ma-

chado, em grande escala, operar com a ironia, a sátira,

riso e o humor. O conjunto dessa operação retórica

produz efeitos duradouros e impagáveis, com os quais

a gente ri até hoje, ainda que já tenhamos lido muitas

vezes. Quando Brás Cubas, por exemplo, conclui qual

foi a relação amorosa que teve com a prostituta

Marcela, ele diz: “Marcela amou-me durante quinze

meses e onze contos de réis”, essa é uma piada magní-

fica, que nós não temos como deixar de achar engra-

çada ainda hoje, e que revela bem o estatuto do

funcionamento social de um adolescente boboca, que

está narrando sua própria história, embora se supo-

nha o “imperador com a barriga cheia”. Estou dando

poucos exemplos, mas a leitura de Machado sempre o

engrandece, faz a obra crescer enormemente porque

ela não pode ser uma leitura que se esgota no primeiro

movimento ou no primeiro livro. Ou seja, o leitor que

leu Machado de primeira vez estará o tempo todo

engambelado pelo texto, preso pelo circuito de ambi-

güidades e possibilidades de sentido, visto que o

questionamento principal é o do modo de produção de

sentido. É uma riqueza textual que colocava em dificul-

dades os leitores de sua época e não deixa por menos

com os leitores de hoje em dia. Isso, na verdade, ocorre

com qualquer grande escritor de qualquer literatura.

Nesse ponto os estudos críticos podem (e deveriam)

ajudar muito a ver o que está por trás, que é um mundo

que só é engendrado pelo grande escritor, assim como

o que está por trás da grande obra de Shakespeare, de

Dante, de Cervantes, de Goethe, de Baudelaire, de

Flaubert etc. Não é a expressão chapada que a gente

encontra na comunicação de massa, na indústria cultu-

ral. Machado produz um texto tão astuto, mesmo em

suas crônicas, que não oferece de graça ao leitor o

sentido das coisas. O sentido é construção lingüística



20 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

e social, por isso que não está dado em primeiro nível e

diretamente e se fingir que está sendo dado nesse lugar

de fala, o texto é falso ou fraudulento.

Machado é talvez o escritor mais democrático

deste país, isso porque ele não oferece verdades, ele

oferece problemas ao leitor. Não oferecendo verda-

des ele, portanto, não tem um discurso dogmático,

não há uma verdade ali; pois esta é construída, pro-

duzida, inventada, como efeito do texto e depende

da posição do leitor. O leitor de hoje encontrará uma

verdade, o de amanhã, outra e o de antes, encontrou

outra. Então, nós temos um escritor profundamente

democrático, que não quer oferecer verdades acaba-

das e dogmáticas ao leitor. Antes, ele nos ensina a

desconfiar das verdades estabelecidas, das meias

verdades e inclusive das mentiras e das fraudes.

Prof. Willi Bolle

VIDA

João Guimarães Rosa nasceu em 27 de junho de

1908, em Cordisburgo, Minas Gerais. A cidade fica ao

norte de Belo Horizonte, na entrada do sertão. Consta

que ele aprendeu a ler decifrando os letreiros dos pa-

cotes que chegavam à loja do pai, dono de um arma-

zém, junto à estação de Cordisburgo. Desde a infância,

Rosa era um primoroso observador das pessoas. Es-

tudou medicina em Belo Horizonte. Depois de forma-

do, praticou por algum tempo a profissão de médico,

numa cidade do interior de Minas. Muitas dessas ex-

periências entraram em suas obras, nas quais conti-

nuou esse olhar clínico que tinha sobre o ser humano.

Em meados dos anos 1930, Guimarães Rosa pres-

tou concurso para o Itamaraty, portanto, optou pela

carreira diplomática. Sua primeira missão no exterior

foi na Alemanha, em Hamburgo, para onde foi em

1938, um ano antes da eclosão da II Guerra Mundial.

Retornou, se não me engano, no decorrer de 1941.

Exerceu outras atividades diplomáticas nas cidades

de Bogotá e Paris e se dedicou à atividade literária,

que na verdade já havia começado nos anos 1930,

quando escreveu um volume de contos, que foi pre-

miado. Contudo, ele resolveu não publicar naquele

momento e retrabalhou o livro. Este livro era o

Sagarana. O livro é de 1946 e foi classificado pelo

crítico Álvaro Lins como “uma grande estréia”.

Depois, Guimarães Rosa se pôs a preparar o Gran-

de Sertão: veredas, sua obra-prima, que foi publicada

em 1956 e traduzida em várias línguas. No mesmo

ano saiu o ciclo de novelas Corpo de Baile. Como

CENTENÁRIO GUIMARÃES ROSA – DEPOIMENTOS
POR PRISCILLA VICENZO DA SILVA

terceira e quarta obra foram publicadas Primeiras

Estórias, em 1962, e Tutaméia, em 1967.

1967 foi o ano em que Guimarães Rosa faleceu,

aos 59 anos, poucos dias depois de assumida a ca-

deira na Academia Brasileira de Letras.

ESTILO

Guimarães Rosa foi um apaixonado pelo fenôme-

no da língua. Tinha uma alta capacidade de estudar

outros idiomas: além das línguas mais faladas no

mundo ocidental (inglês, francês, espanhol, alemão,

italiano), ele ainda conhecia muito bem outras lín-

guas, como o húngaro, o sânscrito, e o japonês. No

horizonte das milhares de línguas que existem, a

abrangência de seu conhecimento de línguas era fe-

nomenal. Ele tinha um amor profundo pela gramáti-

ca, pelos dicionários e pela criação lingüística.

O seu estilo literário é caracterizado por uma gran-

de ousadia. Guimarães Rosa se projetou na literatura

brasileira e universal como um grande inventor de

palavras. Há um crítico que fala no “idioma Guima-

rães Rosa”. E o que é isso? Guimarães Rosa obser-

vou no uso cotidiano da língua um grande desgaste,

repetições, clichês, lugares comuns, e uma inflação

no uso das palavras, sobretudo na linguagem dos

políticos e na propaganda em geral. É contra esse

desgaste que vai seu projeto de trabalho com a lín-

gua: montagens de palavras brasileiras e estrangei-

ras, ousadias sintáticas, e experimentos com a

musicalidade da fala — tudo isso para fazer o leitor

redescobrir a língua como um mecanismo vivo. Po-

demos dizer que Guimarães Rosa processa dentro de

sua obra mecanismos de mudança que ocorrem na



21INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

língua ao longo de séculos; a língua, que parece um

corpo estático, é dinâmica e se move o tempo todo.

PRINCIPAIS TEMÁTICAS

Os contos de Sagarana descrevem pessoas do

sertão e sua cultura cotidiana. Por exemplo, no conto

“A hora e a vez de Augusto Matraga”, que é o retra-

to de um homem violento, contudo muito matizado,

porque esse homem violento sofre um castigo e se

transforma em contato com a religião. Nesse conto,

ou melhor, em sua versão filmada por Roberto San-

tos, tem uma frase memorável: “A gente não morre

quando o diabo quer, mas quando Deus manda”.

Isso sintetiza o espírito da obra.

O segundo volume de contos, Corpo de Baile,

continua a temática sertaneja, como, aliás, a obra

rosiana em conjunto. Vamos lembrar alguns perso-

nagens. Primeiramente, o chefe Ezequiel, do conto

“Noites do sertão”, que é capaz, durante as suas

noites de insônia, de captar os mínimos barulhos,

manifestações da natureza, como o vôo da coruja, o

movimento das folhas, das gramas, o serpentear das

cobras. Tudo isso o chefe Ezequiel registra com sua

hipersensibilidade. Ele é um dos vários auto-retratos

do escritor João Guimarães Rosa. Vários contos tra-

tam das relações de amor, como “A festa de

Manuelzão”, em que uma mulher, Dá Nhá, conta a

sua história. Ela foi raptada no dia do casamento.

Quem ajudou a raptá-la não foi só o namorado, mas

também os ajudantes, e todos acabaram sendo per-

seguidos, houve mortes. Então, os quatro homens

ficaram vivendo com esta moça, formando um

“ménage à cinq”. Há também a figura de Moi-me-ich-

ego, no conto “Cara de bronze”, que contém um auto-

retrato mais explícito de Guimarães Rosa.

Em seguida veio o Grande Sertão: veredas, do

qual falarei mais adiante.

Depois, surgiu o volume Primeiras Estórias, que

na verdade não são as primeiras estórias, mas as

terceiras. Ali tem um conto que, para mim, está muito

além da crítica literária, muito difícil de analisar, de

tão perfeito que é. É a história de um homem, um pai,

apresentado como “cumpridor, ordeiro, positivo”. A

estória é narrada pelo protagonista, filho dele. O pai

manda construir uma canoa e, no dia em que ela fica

pronta, ele se retira para o meio do rio (que seria, em

princípio, o rio central do sertão, o São Francisco), e

permanece lá. A família fica intrigada, a esposa es-

braveja, mas não há o que fazer; chamam as autori-

dades, mas não adianta. A família acaba se mudando

para longe. Só resta o filho, o narrador. Um dia, ele

quer assumir o lugar do pai, mas, no último momen-

to, ele sente medo. No fim, só lhe resta desejar que,

quando ele morrer, seja também colocado numa ca-

noa para ficar em meio ao rio e, de alguma maneira, se

confundir com o rio. Nessa superposição do menino

e do rio, temos talvez também um reflexo do narrador

de Grande Sertão: veredas, Riobaldo. Esse amor de

Guimarães Rosa pelos rios é notável, o rio é o símbo-

lo de vida. Em Grande Sertão: veredas um dos per-

sonagens é caracterizado como um homem-rio.

O último volume publicado em vida é Tutaméia,

que significa “coisa pequena”, “asas de borboleta”,

como diz o autor em uma das definições. Talvez esse

livro atinja o limite do maneirismo, mas isso faz parte

do estilo de Guimarães Rosa. Amaneirados, na ver-

dade, são os imitadores, que querem escrever como

Guimarães Rosa. Nesse volume há estórias memorá-

veis, como “Curtamão” e “Rebimba, o bom”. São

outros tantos cotidianos de pessoas do sertão.

É preciso lembrar um conto que até então não

havia sido publicado em livro: “Meu tio, o iauaretê”

(ou seja, o jaguar, a onça). É a estória de um caçador

de onças que acaba se transformando em uma delas.

O português do personagem-narrador vira então

nheengatu, língua indígena que acaba se transfor-

mando no próprio linguajar da onça. Mais uma vez,

esse modo de trabalhar no limite da criação artística

é um auto-retrato de Guimarães Rosa.

GRANDE SERTÃO: VEREDAS

É a história de vida narrada por Riobaldo, um ve-

lho fazendeiro que vive às margens do rio São Fran-

cisco, e que recebe um doutor da cidade, sendo que

este nunca toma a palavra. Riobaldo repassa a sua

vida, a sua juventude, quando entrou num bando de

jagunços, fez a experiência completa da jagunçagem e

conheceu por dentro esse mundo, mergulhando den-

tro das estruturas cotidianas e políticas da vida dos

sertanejos. Dessa perspectiva, poderíamos resumir o

livro, cuja ação se passa por volta de 1900, em uma

frase: é a história de bandos de criminosos disputan-

do o poder do Planalto Central do Brasil.

A motivação para Riobaldo entrar nesse meio é o

amor que sente por um dos jagunços, o Reinaldo. Nele,

Riobaldo reencontra um jovem que ele havia conheci-



22 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

do pela primeira vez quando tinha uns treze ou catorze

anos, quando fizeram juntos uma travessia iniciática,

cruzando o rio São Francisco. Um dia, Reinaldo lhe

confessa que deveria ser chamado de Diadorim. Con-

tudo, Riobaldo não tem coragem de realizar esse amor,

por causa do tabu do amor de um homem por outro

homem na sociedade sertaneja machista.

Eu poderia contar a história de Grande Sertão:

veredas sob o aspecto dos sete pecados capitais.

Quando li, há dois ou três anos, “A história do Dia-

bo”, de Vilém Flusser, percebi que poderia reorgani-

zar a análise do romance de Guimarães Rosa que

publiquei no meu livro grandesertão.br (2004) com

base nesses sete pecados capitais. Como se sabe, o

diabo, como antagonista de Deus, procura seduzir

as almas humanas através desses pecados. Desde o

início, Riobaldo aparece como pactário, ele se apre-

senta para o doutor da cidade como tendo firmado,

em sua juventude, um pacto com o diabo, num lugar

chamado Veredas Mortas.

O primeiro desses pecados capitais é a luxúria,

ou seja, o impulso erótico que Riobaldo sente com

relação a Diadorim. Riobaldo, embora sinta constan-

temente uma louca atração por Diadorim, não ousa

em nenhum momento tocá-lo. Seu sofrimento, que é

não ter realizado esse amor, não ter tido a coragem de

amar, aumenta ainda no momento da morte de

Diadorim, quando descobre que, na verdade, se tra-

ta do corpo de uma bela moça.

Depois dessa derrota, o diabo tenta um outro cami-

nho. Existe um tipo de luxúria sublimada que é o amor à

língua e ao povo. Foi nisso que Guimarães Rosa se

engajou profundamente, com o seu mergulho no uni-

verso dos sertanejos e sua experimentação de recriar a

língua fundindo a fala popular com a invenção erudita.

A luxúria vai desencadear os outros pecados ca-

pitais. Em primeiro lugar, a ira, que é a vontade de

viver numa liberdade absoluta, o que corresponde

ao imaginário dos jagunços. Em vez de serem contra-

tados como mão-de-obra na lavoura ou na criação

do gado, atravessam o sertão como donos do poder,

acima da pobreza e miséria de todos os demais: “Guer-

ra diverte, o demo acha.”

O terceiro pecado capital é a gula. Como ela entra

no Grande Sertão? “O sertão me produz, depois me

engoliu e me cuspiu do quente da boca”, diz

Riobaldo, num dado momento. É verdade também o

contrário, na medida em que Guimarães Rosa incor-

porou de maneira intensa o sertão real – a maioria

das referências topográficas pode ser identificada –

e o transformou num imenso labirinto, numa fasci-

nante oficina de linguagem. A respeito da Antologia

do conto húngaro, publicada pelo seu amigo Paulo

Rónai, o romancista, dois meses depois de ter publi-

cado Grande Sertão: veredas, ele fala na língua como

um elemento em movimento constante, um fabuloso

mecanismo que aceita quaisquer aperfeiçoamentos

como o painel de uma mesa telefônica, com milhares

de engates ad libitum. Guimarães Rosa usa aqui uma

metáfora tecnológica que nos lembra, inclusive, os

primeiros computadores. A estrutura do Grande Ser-

tão: veredas é uma escrita espacializada, disjuntiva,

ou como dizemos na nossa era da informática, é um

hipertexto. É uma obra essencialmente fragmentária,

que convida o leitor a montar os fragmentos da his-

tória do Brasil que se encontram em toda parte, da

primeira até a última página.

Depois da luxúria, da ira e da gula, temos a inveja

e a avareza. Inveja: Guimarães Rosa disputou seu

lugar na literatura brasileira com outros escritores,

notadamente com Euclides da Cunha. Podemos ima-

ginar o desafio que se colocou para Rosa da seguin-

te maneira: como escrever um retrato do Brasil, com

o sertão como alegoria do país, se esse retrato já

existia magistralmente em Os Sertões? Estudei o exem-

plar de Os Sertões da biblioteca de Guimarães Rosa,

que hoje está no IEB. Ele leu a obra do grande pre-

cursor de uma maneira que pode ser qualificada de

“esquecimento ativo”. Ou seja, ele não se deixa im-

pressionar por aquilo que os outros leitores, via de

regra, registram, como por exemplo a citação de que

o sertanejo é antes de tudo um forte. Rosa marca no

livro passagens que parecem sem importância. O

curioso é que se juntarmos todas as marcas, temos

um retrato perfeito de Os Sertões. Minha tese é que o

Grande Sertão: veredas é uma reescrita crítica de Os

Sertões. Guimarães Rosa reescreveu o livro precur-

sor sob todos os aspectos. Podemos observar uma

atitude semelhante de concorrência e de diálogo

intertextual também com Casa Grande & Senzala,

de Gilberto Freyre, com o Raízes do Brasil, do Sérgio

Buarque de Holanda, e com Formação do Brasil

Contemporâneo, do Caio Prado Jr. Em comparação

ao que este autor diz sobre o banditismo, o romance

de Guimarães Rosa é muito mais radical.

A avareza subjacente a Grande Sertão: veredas

se observa na medida em que esta construção é tão

ousada e tão refinada que, nesses mais de cinqüenta



23INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

anos que já se passaram desde a publicação, ne-

nhum outro escritor brasileiro conseguiu produzir

uma obra com a mesma envergadura.

Há também a soberba, que fica muito clara em

dois trechos. “Eu quero tudo, o linguajar de Minas

Gerais, o esquimó, quero a língua que se falava antes

de Babel”. Isso, Guimarães escreveu a uma estudio-

sa de sua obra, em 1964. E ao crítico Gunter Lorenz,

ele confessa que, na verdade, o que ele fez em sua

obra foi uma blasfêmia. Ou seja, como criador, ele

rivalizou com Deus. Porém, como sabemos pela Bí-

blia, aqueles que querem (re)construir a torre de Babel,

Deus castiga com a confusão de línguas, impedindo

a comunicação de uns com os outros. Esse castigo

de alguma maneira recai sobre a obra de Guimarães

Rosa. O sétimo pecado capital, que é a tristeza ou a

preguiça, se manifesta na falta de comunicação entre

os homens. Em Grande Sertão: veredas, Riobaldo

não consegue se comunicar em nenhum momento

com a pessoa que ele ama; é um castigo que a obra

transmite com intensidade para nós, leitores. Que

castigo maior se pode imaginar do que não poder se

comunicar com a pessoa que você ama? É isso o que

acontece a Riobaldo ao longo de sua história.

Para ilustrar, dois ou três episódios. Em um deles,

Riobaldo e Diadorim conversam na beira do rio.

Riobaldo não tem coragem de mudar para mais perto,

ele está “obedecendo quieto” ao outro. Ou seja, por

medo de afastar a pessoa amada, ele não ousa falar.

Há um outro episódio já perto do final, com Riobaldo

já como chefe, em que ele procura se entender com

Diadorim, porém as idéias de cada um deles já esta-

vam apartadas. Diadorim contraria Riobaldo com uma

“derresposta”. A “derresposta” é a descomunicação.

Na última tentativa, na batalha final que já está se

iniciando, Riobaldo se lembra da véspera, em que

falou para Diadorim, “meu bem, estivesse dia claro e

eu pudesse espiar a cor dos seus olhos”. Diadorim

responde: “O senhor não está falando sério” e se

põe para trás. Então, Riobaldo se assusta com a pró-

pria coragem, e novamente não assume o seu amor,

dizendo “Não se ofenda, mano velho. Eu sei que tu é

bravo corajoso”. Com tudo isso fica configurada uma

situação de profunda tristeza.

Contudo, eu vejo uma saída para aquilo que eu

chamo de “função diabólica da linguagem”, que é

caracterizada pelo fato de o diabo se colocar entre

pessoas para impedir que se comuniquem. Na cons-

trução da obra de Guimarães Rosa há um componen-

te irônico que é fundamental. Essa situação de um

letrado ouvir um sertanejo pacientemente num espa-

ço de tempo que corresponde a mais de quinhentas

páginas não existe na realidade brasileira. Neste país,

temos um problema muito sério de comunicação en-

tre as pessoas que usam a norma culta e, por outro

lado, a fala do povo. É isso que Guimarães Rosa

tematiza e, em cima disso, ele tenta uma espécie de

resgate. A utopia cultural e política desse escritor

consiste na construção de uma nova língua, proprie-

dade de todos, em que teriam voz, em termos de igual-

dade, as pessoas do povo assim como as pessoas

cultas. Esta seria a possível passagem da função di-

abólica da linguagem para a função “luciférica” que,

no fundo, são bem diferentes. Luciféria, no sentido

etimológico, seria uma língua que carrega e reparte a

luz. É assim que eu definiria a utopia inerente à obra

de Guimarães Rosa.

LOCAL X UNIVERSAL

Guimarães Rosa aprendeu com os clássicos.

Foi leitor de Dante, de Shakespeare, de Goethe, de

Baudelaire, de Dostoiévski, de Machado de As-

sis, de Euclides da Cunha, de Kafka, de Thomas

Mann. Em todos esses escritores temos algo que

transcende o local.

Rosa descreve a região na qual ele nasceu e à qual

voltou ainda em posteriores viagens de pesquisas. Em

constante correspondência com o pai e em conversas

com os sertanejos, conviveu com o português falado

no sertão. Ao mesmo tempo, ele organizou esse mate-

rial lingüístico com os parâmetros estéticos da literatu-

ra universal. Na oficina literária de Guimarães Rosa

acontece a montagem desses dois componentes.

PÚBLICO LEITOR

Partindo de nosso campo de trabalho, que é o

ambiente acadêmico, podemos constatar que há inú-

meros estudos sobre a obra de Guimarães Rosa, cer-

tamente mais de dois mil. Houve muitos congressos

nos últimos anos, sobretudo em função do

cinqüentenário de Grande Sertão: veredas e, neste

ano, do centenário de nascimento do autor. Essa aten-

ção por parte da crítica acadêmica contribuiu muito

para difusão da obra.

A isso se acrescenta a divulgação pelos meios

jornalísticos, e também pelo rádio, pela televisão, pelo



24 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

teatro e pelo cinema. Há também os festivais no sertão,

notadamente em cidades como Cordisburgo e Morro

das Garças, que espalham o conhecimento da obra.

Desta forma, podemos imaginar leitores em todo

o Brasil, e em vários países do mundo. Contudo, não

podemos deixar de registrar um paradoxo. Esse es-

critor, que retrata os sertanejos com tanta dedicação

e com tanto conhecimento de causa, em que medida

ele é lido por pessoas do povo? Será que essa obra

dificílima não demanda necessariamente uma certa

cultura literária?

Nesse ponto, fizemos uma experiência curiosa.

No final de 2003, se formou no curso de Letras da

USP, um grupo de alunos que fazia uma leitura dra-

mática intitulada “Atores da violência, atores do di-

álogo”. Consistia na apresentação de um episódio

de Grande Sertão: veredas: um bando de jagunços

sob a chefia do capataz Hermógenes, e tendo em seu

meio também o narrador-protagonista Riobaldo que

chega à fazenda do latifundiário seô Habão. O grupo

é composto por dezesseis rasos jagunços. Escrevi

essa cena com base no texto do romance, visando

uma leitura dramática. Três pessoas do nosso grupo

se encarregaram dos papéis do Hermógenes, de seô

Habão e de Riobaldo; os outros dezesseis partici-

pantes foram escolhidos nos respectivos lugares de

apresentação. Fomos à comunidade do Morro da

Garça, mas também ao meio acadêmico, à Universi-

dade Católica de Minas Gerais, em Belo Horizonte; e

ainda a instituições culturais como o Instituto Goethe,

ou na Virada Cultural, à Oca do Ibirapuera, ou a colé-

gios, no Morumbi, o Porto Seguro, bem como ao

colégio Euclides da Cunha, em Osasco. Fomos tam-

bém à escola do MST, em Guararema. Recebemos

convites para apresentar nossa leitura dramática no

exterior. Fomos para a Alemanha, para um congresso

de pedagogia teatral, e nos apresentamos também

em Berlim. Além disso, houve duas apresentações

na França: uma em Paris, na Sorbonne. E a outra, na

periferia de Paris, em novembro de 2005, no mesmo

lugar onde dois meses antes aconteceram os confli-

tos noticiados no mundo inteiro. Aquela foi prova-

velmente a nossa experiência mais bem sucedida. Os

jovens com os quais trabalhamos lá nos disseram

que eles se sentiam como jagunços na periferia da

cidade-luz. Um repórter de rádio observou uma coisa

semelhante: declarou que esse grupo que veio do

Brasil falar do sertão e da violência, conseguiu dialo-

gar com esses jovens da periferia.

Em todos esses lugares as pessoas afirmaram que

não é tão difícil compreender a obra. Então, se tem

algum recado desta nossa turnê de leitura dramática,

seria este: não é preciso ter medo do Grande Sertão:

veredas e da obra de Guimarães Rosa, em geral; ela

pode ser entendida por todos.

Gostaria ainda de dizer que, aos 22 anos, quando

li pela primeira vez o Grande Sertão: veredas, apren-

di algo que diz o narrador do Doktor Faustus, de

Thomas Mann: a natureza da aprendizagem consiste

em aprendermos por cima de grandes espaços de

incompreensão.

TRABALHOS PUBLICADOS SOBRE O AUTOR

Eu vim para o Brasil por causa de Grande Ser-

tão: veredas. O professor Antonio Augusto Soares

Amora, da USP, deu no primeiro semestre de 1966, na

minha universidade e na minha cidade de origem, em

Berlim, um curso sobre o romance de Guimarães Rosa

que me despertou o desejo de vir para cá.

Cheguei no Brasil de navio, após uma travessia

de 21 dias, sendo que no primeiro dia, em 23 de agos-

to daquele ano, falei com o próprio João Guimarães

Rosa. Foi com ele que tomei o meu primeiro cafezinho

no Brasil. Conversávamos em parte em alemão, o idi-

oma que ele propôs, em parte em português.

Ainda aos 22 anos, fui para o sertão, desci o rio

São Francisco em todo o trecho navegável, de

Pirapora até Juazeiro, passando antes pelo sertão de

Cordisburgo e de Lassance. Esses lugares, como diz

o Riobaldo, estão sempre aí para a gente conhecer.

Embora eu quisesse muito trabalhar sobre o Gran-

de Sertão: veredas, sobretudo sobre a figura de

Diadorim, os meus professores em Berlim, quando

voltei para lá em fins de 1968, me aconselharam a

escrever o doutorado sobre os contos. Trabalhei

sobre a evolução da técnica narrativa nos contos e

publiquei a tese em 1973, com o título Fórmula e

Fábula: teste de uma gramática narrativa aplica-

da aos contos de Guimarães Rosa.

Depois me voltei para outros temas, estudando

sobretudo a obra do Walter Benjamin. Ao longo des-

ses anos me senti mais bem preparado, mais bem

instrumentalizado em termos de teoria literária e tam-

bém de experiência de vida, para voltar ao Grande

Sertão: veredas. Em 1988, aos 44 anos, fui convida-

do para dar um curso sobre Guimarães Rosa na mi-

nha universidade de origem, em Berlim. Realizei um



25INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

estudo sobre a relação entre a cultura sertaneja e a

cultura urbana, que publiquei depois com o título

“Grande Sertão: Cidades”.

Meu compromisso continuava sendo com o

Grande Sertão: veredas, o motivo da minha vinda

ao Brasil. Fiz pesquisas sobre a questão do pacto e

sobre os retratos do Brasil, e fui novamente ao ser-

tão, em 1998, conhecer mais detalhadamente aquele

“alto bravo norte”. Em companhia de um jovem mi-

neiro, Renato de Faria, que está fazendo doutorado

comigo sobre Kafka, nós nos concentramos em

pesquisar o que seria o Liso do Sussuarão. Outro

momento decisivo foi um curso que dei na Universi-

dade de Stanford, em 1997, e depois um estágio de

pesquisa, na mesma universidade, no Center for Latin

American Studies, durante oito meses, em 1999 e 2000.

Agradeço ao CNPq e à FAPESP pelas bolsas, e aos

meus colegas da Área de Alemão da USP pelo se-

mestre sabático. Assim nasceu o meu livro

grandesertão.br – O romance de formação do Bra-

sil. Esse título é um código para dizer que o romance

é um hipertexto, que reúne todos os discursos rele-

vantes sobre o Brasil. Foi o que tentei expressar.

Profª Ana Paula Pacheco

VIDA

Sobre a vida de Guimarães Rosa, não tenho mui-

to a dizer. O que me parece curioso é que o caráter

mítico da obra esteja presente já no modo de estudi-

osos e leitores se aproximarem dela, inclusive no que

diz respeito à vida do autor. Uma espécie de contami-

nação mágica faz tudo o que cerca Guimarães Rosa

parecer tocado pelo dedo de Midas: do nome da ci-

dade natal, Cordisburgo, “burgo do coração”, ao

nome do pai, Florduardo. Tudo parece envolto por

uma aura mítica, que está na ficção rosiana, mas como

dado de leitura da realidade e não como sentido últi-

mo. A linguagem, cujo grau de invenção foi conside-

rado espantoso desde a estréia, é outro elemento a

considerar nesse sentido. Entretanto a “aura” mági-

co-mítica é meramente reposta por parte da crítica, e

a vida do autor entra como um anúncio retrospecti-

vo da obra. Ambos acabam “eternizados”, “encanta-

dos”, acima da história e das contradições, que são,

de resto, foco de atualidade da mimese rosiana.

Voltando à sua pergunta sobre a vida do autor,

talvez a carreira diplomática de Guimarães Rosa te-

nha interesse como marco de uma perspectiva dis-

tanciada e ao mesmo tempo próxima de uma suposta

origem biográfica e cultural, que não é mais a do

escritor e que, vista por ele à distância, confunde-se

com a cultura popular relida à luz de muita erudição.

Uma cultura local que não é a sua, muito menos a da

sua classe social, e que aparece também como olhar

sobre um mundo em desaparecimento – o sertão e

outras regiões distantes dos centros do país, no

quadro da modernização brasileira. Interessa a for-

malização literária desse olhar, que incluiu muitas

questões, inclusive a do lugar do intelectual, que-

rendo aproximar-se das populações mais pobres (abs-

traindo diferenças, percebendo-as etc). Exceto nesse

sentido, daquilo que sendo marcadamente uma pers-

pectiva sobre o mundo entra para a obra como for-

ma, acho que a vida de Guimarães Rosa é um capítulo

à parte. Suas poucas intervenções públicas como

escritor sempre foram automistificadoras. Essa aura

ficou em alta nos encontros rosianos, especialmente

durante este centenário. Como em geral ocorre nas

efemérides, com pouco proveito crítico.

ESTILO LITERÁRIO

A linguagem de Guimarães Rosa chamou muito a

atenção desde Sagarana (1946). Como se sabe, o

autor retrabalhou de maneira absolutamente inova-

dora a matéria local. De modo muito diferente, ela

tinha sido cara aos regionalistas durante o Roman-

tismo e o Realismo brasileiros. No caso rosiano, os

críticos precisaram inventar novos termos para ten-

tar dar conta da novidade: Antonio Candido, por

exemplo, fala em “super-regionalismo”, no sentido

de uma superação do regionalismo, em virtude dos

achados formais rosianos. Entre eles, a invenção da

linguagem regional avançada e a posição do

narrador diante do mundo narrado (em Grande Ser-

tão [1956], por exemplo, um narrador calado, na mol-

dura, faz da escuta o modo de inserção numa

realidade alheia).

Numa entrevista ao Jornal da USP no ano passa-

do, o professor Antonio Candido dizia que era curio-

so haver, no Grande Sertão sobretudo, uma

linguagem de vanguarda falando sobre uma maté-

ria social atrasada. Nesse sentido, segundo a pers-

pectiva rosiana, a região não é diferente do resto do

país. Digamos que Guimarães Rosa concentra na re-

gião dilemas da nossa modernização atrasada, quer



26 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

dizer, da modernização brasileira cuja base estrutural

sempre foi o atraso. Ao mesmo tempo e paradoxal-

mente, um olhar idealizante por vezes representa esse

lugar do atraso moderno como repositório poético

de condutas avançadas (vide os heróis de Grande

Sertão). Ou, noutros momentos, como lugar de ati-

tudes tão bárbaras quanto aquelas naturalizadas pela

civilização (há muitos exemplos também em Grande

Sertão, por parte dos jagunços como dos fazendei-

ros, e por parte dos que representam o Governo).

Não se trata de uma representação dualista do Bra-

sil, e sim de uma mimese que coloca o leitor diante de

problemas concernentes à formação do país e da

subjetividade brasileira, problemas concernentes à

não generalização dos direitos e à reposição do man-

do, da regra local, da pessoalidade. Considerando-

se o lugar social do leitor, algo como um espelho

próximo e remoto (digamos que o realismo como li-

nha de força da obra rosiana formula ao leitor contra-

dições presentes e que dizem respeito ao conjunto

do país, ao passo que a estetização literária joga para

longe essa representação “do outro”, abstraindo a

matéria social com referências universalizantes, que

entretanto ainda dizem respeito ao modo pelo qual o

país, e a literatura, se pensaram em contexto periférico).

A cultura arcaica é matéria que interessa muito a

Guimarães Rosa, com sua base social miserável – o

espaço figurado nas estórias são, via de regra, o

sertão, os pequenos vilarejos ou as grandes fazen-

das onde os abismos sociais são gritantes – e, no

entanto, tudo isso ganha a forma de uma linguagem

de vanguarda. Este seria um paradoxo da forma, e

também um modo de compreensão do mundo repre-

sentado, a interpretar.

O paradoxo está presente por exemplo no julga-

mento de Zé Bebelo, episódio famoso do livro, em

que há uma reunião de jagunços para julgar um ho-

mem que veio de fora, querendo “desnortear” o ser-

tão. Zé Bebelo, que quer ser político, fala em nome

do “progresso” e começa, a mando do Governo, pela

tentativa de acabar com o jaguncismo. É capturado

vivo fora da batalha e exige morte súbita ou julga-

mento. Para desconcerto seu, e do leitor,

equanimidade e impessoalidade atuarão no tribunal

jagunço, no meio do sertão, distante da lei. Nas opi-

niões enunciadas pelos jagunços, há exceções, como

as opiniões de Hermógenes e Ricardão, que querem

sangrar Zé Bebelo “feito um porco”, mas o consen-

so que se forma é todo embasado em princípios de

uma justiça avançada. Esta, por sua vez, baseia-se

em princípios também arcaicos, como a lealdade, muito

presente nas novelas de cavalaria. Isto é, o mundo

ali configurado e sua inserção na modernidade atra-

sada baseia-se em muitos paradoxos, dos quais des-

taco: a linguagem “avançada caipira”, ou a linguagem

“caipira de vanguarda”, que em si já é um paradoxo,

e que se relaciona com outro, o tribunal jagunço

esclarecido. O episódio mostra que os termos “ar-

caico” e “moderno” movimentam-se, além de terem

parte um com o outro. O próprio Zé Bebelo fica por

sua vez desnorteado, e acaba passando para o lado

dos jagunços após a morte de Joca Ramiro, chefian-

do a vingança contra Ricardão e Hermógenes, que

mataram o grande chefe.

Ainda sobre o estilo rosiano, penso que exis-

te uma linha de continuidade na prosa de Guimarães

Rosa com relação aos primeiros modernistas: há uma

idéia de que no fundo desse atraso, ali no coração

do sertão, tão caro ao autor, pudesse haver uma civi-

lização melhor. Dizendo de outro jeito, se o regiona-

lismo tradicional antepunha o homem “civilizado”

ao sertanejo, como se o “civilizado” fosse reformar o

interior “bárbaro”, Rosa recriou uma equação oposta.

São paradoxos que só uma linguagem com essa força

consegue colocar. Acho que o interesse maior da obra

hoje reside nessas contradições, compondo um olhar

sobre o país, em determinado quadro histórico.

LOCAL X UNIVERSAL

A obra tem um alcance dito “universal” porque

vai fundo na representação do que é local. Do con-

trário, estaríamos diante de generalizações. Quando

se fala em universalidade da obra rosiana, muitas

vezes se perde de vista essa continuidade com o

dado histórico (no sentido de um processo histórico

brasileiro formalizado pela obra). Outro dado que cria

tensão entre os termos correntes “universal” e “lo-

cal” é o confronto, a conciliação entre as

especificidades de uma região literariamente recria-

da, e a alta cultura que perspectiva a região, no caso

desse autor. O sertão é o mundo também nesse sen-

tido, ali cabe tudo. A questão é saber o que essa

mistura significa nos diferentes momentos da obra.

É bom pensarmos um pouco inclusive no que se

toma correntemente por “universal”: diz-se por exem-

plo que obras universais dão representação aos gran-

des temas da literatura em todos os tempos, o amor,



27INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

a vingança, o ódio, as dúvidas com relação à vida e à

morte etc. Esses temas universais têm entretanto al-

gum solo social, condições espaciais e temporais.

Imagino que o amor não signifique a mesma coisa

numa cidade grande e numa tribo da floresta ama-

zônica; imagino que hoje tenha um sentido muito di-

verso daquele que teve nas cortes há pouco mais de

um século etc, etc. Então o universal pode ser uma má

abstração, se não considerarmos seu lugar histórico.

Acho que parte da crítica, interessada no

universalismo de Guimarães Rosa, troca os pés pe-

las mãos (tomando o céu por abismo, como dizia um

autor alemão). A obra acaba virando um acessório,

um enfeite. Grande Sertão é ocasião para o taoísmo,

para a clínica psicanalítica de personagens, para a

auto-ajuda...

GUIMARÃES ROSA E A TRADIÇÃO

LITERÁRIA BRASILEIRA

Rosa afirmou que o Grande Sertão é “apenas o

Brasil”. Escolheu a região – e uma região vista como

espaço mítico – para representar o país. Temos nes-

se sentido um novo momento de descoberta e inter-

pretação do país, em que a marca de classe daquele

que interpreta aparece de um outro jeito.

É sabido que nos regionalistas mais caricatos,

como Coelho Neto, há um narrador que dá voz aos

personagens; essa voz entretanto vem grafada com

marcação fonética, “como se fala”, enquanto para a

fala do narrador a linguagem segue a norma oficial,

sem marcação do sotaque. O outro é quem fala erra-

do, é quem precisa ser corrigido, educado etc. As

marcas ideológicas ficam evidentes. Em Guimarães

Rosa, não há essa discrepância nem em termos

lingüísticos nem em termos de perspectiva; pelo con-

trário, a linguagem (que condensa uma das dimen-

sões desse problema) mistura tudo, quer apagar ou

diminuir as diferenças, sobretudo as culturais. Em

Grande Sertão o narrador-doutor se cala, ele está ali

na moldura e só aparece pela voz do ex-jagunço. Este,

por sua vez, não é exatamente um sertanejo, mas al-

guém emoldurado pelo olhar do narrador citadino

que certamente “editou” aquela fala. Novas comple-

xidades estão em jogo, numa maneira talvez mais

contraditória de tentar se aproximar do “sertão”.

O lugar de Guimarães Rosa na tradição tem a ver

com o lugar da tradição literária brasileira na obra de

Guimarães Rosa, que certamente não surgiu do nada.

De Alencar a Coelho Neto, de Euclides da Cunha a

Taunay, Valdomiro Silveira, Simões Lopes Neto, in-

cluindo-se sem dúvida Machado de Assis e todo o

Modernismo, há muito aprendizado e contraposição

por parte do escritor mineiro. Já aludi ao fato de que

o primeiro Modernismo trazia também esse olhar so-

bre o país atrasado que, num salto, poderia chegar a

ser avançado sem precisar passar pelas mesmas eta-

pas pelas quais a Europa teria passado. Essa ideolo-

gia se desfez na literatura de 1930 (os primeiros

modernistas também reviram posições), mas acho que

a obra rosiana ainda a retoma durante a Era Vargas

(Rosa escreve Sagarana em 1937), bem como numa

nova etapa da modernização brasileira, até os anos

JK. Com matizes diferentes, em Grande Sertão e

Corpo de Baile (1956), e de outro modo nas Primei-

ras Estórias (1962, mas já publicada em jornal duran-

te o ano de 1960), existe um olhar que se volta para a

região como para uma cultura em desaparecimento;

há um olhar nostálgico ou elegíaco, que no entanto

tem um potencial crítico com relação à modernização

desigual. E mais do que isso, trata-se de um olhar

que põe em jogo contradições presentes no pensa-

mento e no processo social brasileiros.

PRIMEIRAS ESTÓRIAS

O livro Primeiras Estórias tem particular interes-

se para o estudo do conjunto da obra rosiana. Surge

como uma culminação de problemas fecundos, inte-

ressantes para a crítica, e que estão espalhados ao

longo da obra do Guimarães Rosa: nas melhores no-

velas de Sagarana, com força no Grande Sertão, e

penso que de modo menos incisivo em Corpo de

Baile. Em Primeiras Estórias, entre outras coisas, a

posição do autor é vista em auto-retrato, em vários

contos e com entradas diferentes (do mal resolvido

“O espelho”, que entretanto diz muito sobre o autor,

em autocaricatura, ao divertido “Famigerado”, que

inclui o leitor num terrível riso entre pares; ao magis-

tral “A benfazeja”, entre outros). O foco narrativo é

relevante nesse sentido: surgem muitos narradores-

testemunhas, personagens que estão de passagem

pelo sertão ou por vilarejos; em vez do homem de

fora calado, como é o caso em Grande Sertão, depa-

ramos com narradores de fora intervindo na vida da

comunidade local. De tal modo que vêm à tona con-

tradições desse olhar estranho, de outra classe soci-

al, observando uma dinâmica social que não é a sua.



28 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

Em um conto como “A benfazeja”, há um narrador

que reúne o vilarejo em praça pública. Ele acusa os

habitantes locais por terem expulsado Mula-Marmela

da comunidade. Mula-Marmela é uma mulher muito

pobre que matou o marido, um assassino feroz. Se-

gundo o diz-que-diz-que local, ela também teria ce-

gado Retrupé, filho de Mumbungo. O narrador fala

por ela, mostrando aos demais que ela passou por

cima de si mesma para defender o interesse da comu-

nidade, livrando-a de seus “males”. Além de uma

tonalidade trágica presente, numa encruzilhada his-

tórica que alude ao contexto do trágico, de constitui-

ção da polis e presença ainda dos mitos, há nesse

conto uma alusão à figura da Antígona. Uma

Antígona às avessas; ela mata para proteger o bem

comum. Esse narrador, então, faz a defesa dela e,

concomitantemente, uma acusação ferrenha à comu-

nidade. Em seu discurso, Marmela é um bode

expiatório. No entanto, esse discurso do narrador

tem muitas brechas e, num dado momento da leitura,

aparece para nós, leitores, também como um discur-

so mitificante e excludente. Sua fala esconde, por

exemplo, que Retrupé teria sido ferido “por precau-

ção”, que fora cegado por essa madrasta simples-

mente porque ele tinha “cara de assassino”. De

alguma maneira, essa posição do narrador, aderente

ao mito local, mesmo quando quer ir contra ele, ten-

tando estabelecer um princípio de esclarecimento e

eqüidade, é um problema ali formalizado, que diz res-

peito inclusive à posição do leitor ao observar, com

o narrador, aquela comunidade miserável, contudo

próxima, brasileira.

ORDENAÇÃO DOS CONTOS:

Primeiras Estórias é um livro com uma unidade

forte, dada muito claramente para o leitor. Há vinte e

uma estórias, no meio delas há um conto chamado “O

espelho”, e a primeira e a última estórias falam sobre a

construção de uma capital, Brasília ao que tudo indi-

ca. A construção da nova capital do país aparece pela

perspectiva de um menino, chamado de Menino. Na

primeira estória, ele viaja com os tios para essa cidade

em construção. Ainda no avião, ele tem todos os seus

desejos satisfeitos antes mesmo de perceber que ti-

nha desejos: nem percebe que está com fome e o tio já

lhe trouxe um sanduíche. Ele olha para as janelinhas

do avião e as pessoas parecem formigas, tudo a seus

pés, um doninho do mundo. E então quando eles ater-

rissam, a coisa muda de figura, ao mesmo tempo em

que a construção da cidade moderna vai se apresen-

tando como violência (contra um certo idílio inicial-

mente projetado). Rosa se vale da perspectiva infantil,

à margem da complexidade do processo histórico. No

final do conto, de resto, o olhar do Menino “concer-

ta” esse mundo desconcertado.

Na última estória do livro, esse menino volta ao

mesmo lugar, e aquilo que na primeira viagem apare-

cia como satisfação plena, agora se revela um disfar-

ce: as pessoas tentam agradá-lo e ele sabe que elas

tentam fazê-lo o tempo todo porque sua mãe está

muito doente. À história individual corresponde uma

visão sobre a história brasileira, presente como pano-

de-fundo apenas. Nos melhores contos do livro, en-

tretanto, a história entra para a estória como forma, e

não como cenário. A importância dessas duas reside

no seu caráter de moldura, apontando para um mo-

mento preciso. Tratando-se, como sabemos, de um

autor que não gostava de datar seus enredos (pelo

contrário, gostava de suspender o tempo no mito,

no não-tempo), é importante essa contemporaneida-

de assinalada no livro. A primeira e a última estórias

funcionam como molduras no sentido que vem de

Boccaccio: moldura histórica para a narração, e para

a necessidade de narrar. Elas adiantam não só um

tema, mas uma matéria que estará presente no livro

inteiro, a nova etapa da modernização brasileira nos

anos do desenvolvimentismo do JK, vista a partir do

sertão e outras regiões distantes dos centros. Isso

aparece no livro de muitas maneiras.

Por exemplo, há um conjunto de narrativas per-

passadas pelo riso. Elas falam sobre um novo lugar

do sertão, dos jagunços e grandes fazendeiros na

ordem geral do país. Num tom que eu gosto de cha-

mar de político-anedótico. Impasses de nossa iden-

tidade pública estão em causa, trazendo alusões

míticas em tonalidade derrisória. Em “Famigerado”,

por exemplo, o jagunço aparece completamente des-

pido de poder. Ele ouve dizer que um moço do gover-

no, que apareceu no lugarejo, chamou-o de

famigerado. O que faria um jagunço nessa situação?

Este decide contornar o problema para ver se esse

realmente seria o caso de se vingar. Vai atrás de um

doutor, alguém que veio de fora, conhece as pala-

vras e pode esclarecer a questão. Ele vai “humildoso”

e termina por elogiar as “grandezas machas duma

pessoa instruída”. O doutor não lhe diz a verdade, e

termina por rir dele, convidando o leitor. A violência



29INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

física foi substituída por outra, vinda de outro lugar

social, e representa na estória um momento de trân-

sito, em que a regra local cede ao imperativo da pala-

vra, da lei. Mas a lei ou a ordem das palavras é no

conto a instância que burla o homem iletrado e que

funciona “entre pares”. Assim, o conto é um dos

vários no livro que falam de um trânsito incompleto

para a modernidade de fato. Na minha interpretação,

esta é uma linha de força das Primeiras Estórias.

Em outra tonalidade, trágica, o trânsito parado

está também na figura do pai da “terceira margem do

rio”, em chave mais alegórica: num rio que corre, ima-

gem para o tempo, há uma canoa parada, interrom-

pendo o fluxo. Esse pai que se planta no meio do rio,

como um pai e um outro, o vivo e o morto, o desco-

nhecido que é também uma imagem da morte, um

homem que abandona a cultura do cozido e que in-

terroga, da terceira margem, a civilização, tal como

ela está ali configurada.

A figura do patriarca surge algumas vezes de

maneira deceptiva, como em “– Tarantão, meu pa-

trão...”. Tarantão, fazendeiro, é um velho quixotesco,

que arrebanha uma comitiva para uma luta imaginá-

ria contra o seu sobrinho-neto porque ele lhe apli-

cou injeções para uma lavagem intestinal. Quer dizer,

tudo é rebaixado se pensarmos com relação à gran-

deza mítica dos heróis em Grande Sertão: veredas.

Por outro lado, o fim do ciclo dos grandes propri-

etários rurais, já iniciado em 1930, é narrado em tom

heróico-lendário num conto como “Nada e a nossa

condição”. Um modo tradicional de a elite brasileira

adaptar-se aos novos tempos (vale dizer, reforman-

do-se para continuar a mesma) aparece ali, sob

idealização mítico-lendária.

Assim, o trânsito para a modernidade durante os

anos JK aparece ora em tom anedótico (trazendo o

riso em sentidos ambíguos), ora em tonalidade mítico-

trágica (também com sentidos ambíguos, a depender

de quem narra), ora seguindo olhares infantis.

Nesse conjunto trágico há excelentes narrativas,

como “A terceira margem do rio”, “Sorôco, sua mãe,

sua filha”, “A benfazeja” e “Nada e a nossa condi-

ção”. Todas trazem a marca da catástrofe, mas não é

só isso, trazem a idéia de uma encruzilhada histórica,

numa analogia com o sentido que Jean-Pierre Vernant

deu para o trágico: o destino aparece como

sobredeterminado e ao mesmo tempo as personagens

agem indo ao encontro desse destino previamente

traçado; na Grécia antiga isso seria representativo de

um quadro de formação da polis, em que o mito ainda

estava presente nas consciências mas os deuses já

estavam mortos. Então o homem começava a se pen-

sar como agente. No caso de Primeiras Estórias, essa

tonalidade vem junto, por assim dizer, de uma idéia de

negatividade do trágico, já que o livre-arbítrio nunca é

de fato livre (não para os “de baixo”), dada a condição

social de muitas personagens centrais. Por exemplo,

em “Soroco, sua mãe, sua filha”. Soroco tem a mãe e a

filha loucas e não pode mais dar conta delas no dia-a-

dia. Algo indica que há uma alteração nas esferas do

cotidiano. Trata-se de uma pequena comunidade, mas

ali também não há mais lugar para os improdutivos; as

loucas devem partir. Soroco não pode mais, alguém

pede ajuda ao Governo. A decisão do personagem

está, então, em conduzir sua mãe e sua filha até a

estação de trem, de onde serão levadas, para sempre,

rumo ao hospício de Barbacena (“Para o pobre, os

lugares são mais longe”, diz o narrador). Soroco não

tem mais nenhum parente, vai ficar só, sem ascendên-

cia nem descendência. A tragicidade da cena é agra-

vada pelo silêncio do protagonista, que não tem como

dizer a sua dor: Soroco vem subindo a ladeira para

entregar as duas; elas serão levadas num vagão ultra-

moderno, que aguarda desde a véspera, para ser atre-

lado ao trem do sertão “numa mesma composição”,

como assinala o narrador. A imagem desse trem fala

sobre um estado de coisas atual, que diz respeito tam-

bém aos pequenos vilarejos, uma imagem da moderni-

zação atrasada: na mesma composição um vagão

ultra-moderno, que traz as janelas “enxequetadas de

grades”, será atrelado ao trem sertanejo. A imagem, de

algum modo, faz a população se dar conta dos “novos

tempos” que determinam alterações profundas na sua

organização cotidiana, mas que aparece aos olhos dos

habitantes como elemento estranho, na linha de res-

guardo da estação. Na forma desse conto, essa maté-

ria histórica aparece reiteradas vezes, como

contradição viva (na linguagem arcaizante, no espaço

cortado pela linha do trem etc), objeto de perspecti-

vas que se cruzam (a do narrador, a do povo).

DEPOIS DE ROSA

Penso que a literatura de Guimarães Rosa esgota

um caminho da tradição literária brasileira. Principal-

mente com relação ao virtuosismo da linguagem, à

estetização literária e à escolha do sertão como lugar

de onde se vê o mundo em perspectiva. Depois de



30 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

Rosa, aqueles que tentaram ir por essa trilha se tor-

naram epígonos, no pior sentido da palavra. Sobre-

tudo porque tomaram a linguagem como um mundo

em si mesmo, uma realidade paralela.

A fórmula de Riobaldo utilizada por Antonio

Candido em dois dos seus ensaios (com sentidos

bastante diferentes), “O sertão é o mundo” não sig-

nifica necessariamente um universalismo sem medi-

ações. O sertão é o mundo tal qual este seria a partir

de uma ótica que quer vê-lo do e no sertão. Sem

tautologias, e para simplificar, o sertão é o mundo no

sertão; isto é, tal qual o mundo poderia ser visto

através de um olhar que se planta ali, trazendo consi-

go muito de uma cultura que não é dali.

TRABALHOS PUBLICADOS SOBRE O AUTOR

Estudei as Primeiras Estórias buscando enten-

der o lugar do mito, porque me interessava pensar

qual era o lugar histórico, literariamente formalizado,

de uma forma que supostamente suspende a

historicidade. Quando falamos em mito no sentido

grego, pensamos em narrativas mágico-religiosas, ou

narrativas que criam uma cosmogonia que explica a

origem do mundo etc. O mito é o que acontece fora

do tempo (in illo tempore). Uma vez que um autor,

como o Guimarães Rosa, toma isso como uma espé-

cie de perspectiva para falar da matéria brasileira, as

contradições passam a atuar. Começando pelo fato

de que as “molduras” do livro apontam para

“cosmogonias contemporâneas”.

O mito, por definição, suspende a história, o tem-

po. No entanto, quando o escritor toma para si a

perspectiva mítica, ao mesmo tempo me parece que

as contradições históricas voltam a atuar. Então, na

obra de Guimarães Rosa, o mito suspende a história,

mas ao mesmo tempo traz uma leitura do processo

histórico, como espero ter conseguido sugerir.

Prof. João Adolfo Hansen

VIDA

Para falar sobre a vida, a ação, a obra do padre

Antônio Vieira, eu gostaria de começar lembrando que

o Vieira pertence a uma formação histórica anterior ao

iluminismo. Isto significa que ele pertence a uma socie-

dade do antigo regime que tem outros pressupostos,

no sentido do tempo histórico e da ação dos homens.

Inicialmente, seria interessante situar a vida do

Antônio Vieira. Como se sabe, Vieira nasceu em Fe-

vereiro de 1608 em Lisboa e veio para a Bahia ainda

menino, trazido pela família. Por volta de 1615 já

entra no colégio da Companhia de Jesus em Salva-

dor, onde ele se educa como jesuíta. Queria lembrar

que como jesuíta ele nunca faz distinção entre vida

e obra. Ele sempre segue o preceito de Inácio de

Loyola, que é ser útil, e que determina uma orienta-

ção política para o padre da companhia que é a de

que o padre deve intervir praticamente nos negóci-

os temporais de sua época.

QUADRICENTENÁRIO PE. ANTÔNIO VIEIRA –
DEPOIMENTOS
POR GUSTAVO DAINEZI

Nesse sentido, encontramos o Vieira já nos 18

anos, em 1626, escrevendo a chamada “Carta Ânua”,

que é um documento que anualmente a Companhia

de Jesus tinha que escrever como informação para

Roma. Ele escreve em latim, com uma tradução em

português, dando conta fundamentalmente da to-

mada e retomada de Salvador pelos holandeses.

Sabemos também que o Vieira, até 1640 será pro-

fessor de retórica em Olinda. Em Salvador, fica já co-

nhecido como um grande conhecedor de teologia. A

ação efetiva dele começa em 1641, quando o duque

de Montalvão, que é o Governador Geral do Brasil

manda o Antônio Vieira para Lisboa, para ele dar olho

na causa do duque de Bragança, o novo rei português

– conhecido como Dom João IV – que é a guerra con-

tra a Espanha.

Nesse momento, Antônio Vieira fica confessor da

família real e vira pregador da capela real. Vira o ho-

mem de confiança do rei, que dizia que ele tinha muita

lábia, e que o manda a várias missões. Por exemplo, em

1646-48, quando ele vai aos estados gerais holande-

ses, em Aia, Amsterdã, negociar junto com o marquês



31INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

de Niza e o Embaixador português Francisco Coutinho

as indenizações da guerra que os portugueses faziam

contra os holandeses no nordeste do Brasil.

É nesse momento também que ele viaja para a

França tentando o seu apoio contra a Espanha. Ele

também tem uma missão diplomática de combinar o

casamento do príncipe primogênito do Dom João IV,

Dom Teodósio com uma aristocrata francesa, a Gran

Demoiselle, filha do Duque de Órleans.

Nesse momento ele também faz um projeto que,

de algum modo antecipa o que aconteceria quase

duzentos anos depois, que é de que o rei Dom João

IV viria para o Brasil e que seria Bahia o centro do

império, enquanto Portugal seria regido pelo pai da

moça, o Duque de Órleans, numa aliança da França

com Portugal, contra a Espanha.

Ele vai também a Rouen, na França, onde estão

muitos cristãos-novos e judeus portugueses fugi-

dos da inquisição, para tentar obter o empréstimo

dos capitais deles para financiar um projeto que ele,

Vieira, tem de constituir nas companhias de comér-

cio (da Índia oriental e da Índia ocidental – o Brasil).

Também na década de 40, ele escreve ao rei um

documento sobre os judeus, dizendo que o reino

estava num estado lastimável porque os capitais ju-

daicos estavam fora do país devido à perseguição

da inquisição. Aqui, ele fica um homem marcado pela

inquisição, que vai esperar um momento oportuno,

20 anos depois, para prendê-lo.

Vamos encontrar, então, o Vieira já agindo como

pregador, como diplomata, como um homem muito in-

fluente junto ao rei, tentando fundamentalmente pen-

sar um fortalecimento do estado português contra a

Espanha. Nesse caso, a gente percebe, no xadrez que

é a ação dele, um projeto de pensar na triangulação,

ou seja, África, Brasil e Europa, com a idéia de contro-

le do Atlântico Sul por Portugal. Isso implica, por exem-

plo, questões como a liberdade do índio no Brasil, o

tráfico negreiro no Brasil e o lucro da coroa com o

tráfico, além de disposições que pressupõem também

o capital dos judeus, e projetos meio mirabolantes

que geralmente não dão certo, porque ele encontra

muita resistência da aristocracia velha, que é aliada à

Inquisição, e que geralmente são pró-Espanha.

Temos, aqui, no fim dos anos 40, um outro ele-

mento, quando parece que a ação do Vieira começa a

perturbar o equilíbrio que a Companhia de Jesus pre-

tendia em Portugal: ele é enviado em 1651 como che-

fe da missão jesuíta no Maranhão e no Grão-pará,

para dar conta da catequese dos índios.

Encontraremos vários conflitos entre Antônio

Vieira e a Companhia com os coloniais desta região,

que são escravistas até 1661, quando ele é expulso

de lá, junto com os jesuítas. Em 62, começo de 63, ele

é preso pelo Santo Ofício da Inquisição e fica no

cárcere até 67, em Coimbra.

Por uma série de fatores ele consegue ser libera-

do e logo no início dos anos 70, com a amizade que

ele tem com a filha do rei Dom João IV, dona Catarina,

que é rainha da Inglaterra e que é amiga do cardeal

Barbelini, em Roma, consegue ir a Roma para obter

do papa o perdão que o libera da influência do Santo

Ofício, da Inquisição.

Nesse sentido, vamos encontrar um Antônio

Vieira que vai fazer sermões em italiano na corte da

rainha Cristina, da Suécia até 79, quando volta para

Portugal. Volta definitivamente para o Brasil em 81.

Aqui, na Bahia, vamos encontrá-lo, até 97, meti-

do em vários conflitos como, por exemplo, fazendo

voto pela destruição do quilombo de Palmares. Vai

fazer várias declarações sobre a política paulista dos

bandeirantes que atacam o Paraguai e que pretendi-

am escravizar índios nas minas de Itaberaba. Ele tam-

bém está, nesse momento, redigindo os sermões e

terminando um texto profético – que ele não conse-

gue terminar – chamado Clavis Profetarum. Ele ain-

da o ditava quando morreu em 17 de Julho de 1697.

Estou falando de modo absolutamente

esquemático porque para cada ano da vida dele a gen-

te encontra milhares de eventos e circunstâncias.

De qualquer modo, ele está sempre envolvido no

núcleo das questões políticas econômicas e religio-

sas de seu tempo.

ESTILO LITERÁRIO

Inicialmente eu diria que a prática discursiva do

Antônio Vieira se faz seguindo um roteiro de gêne-

ros e que esses gêneros são epistolográficos, das

cartas. São dois grandes gêneros: o negocial, que é

um tipo de carta longa, teórica, que tem matérias

dissertativas; e um gênero familiar, que é uma carta

escrita para os conhecidos, para os amigos.

Os modelos dele para escrever essas cartas são

os antigos, os gregos e latinos. Existem muitas des-

sas cartas. São mais de 711.

O Vieira é mais conhecido pela oratória sacra. Os

sermões. Que obedecem também a gêneros. São de



32 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

gênero deliberativo quando tratam de assuntos que

dizem respeito ao futuro, a uma decisão futura ou de

gênero demonstrativo ou epidítico que são sermões

festivos, de celebração, de louvor. Por exemplo, um ser-

mão que ele faz, em 1640, sobre a Nossa Senhora do Ó.

Os sermões também têm elementos de gênero

judicial, quando o orador avalia a inocência ou a cul-

pa, o acerto e o erro de uma ação passada.

Além disso ele escreveu também a “História do

Futuro”, que é um texto de 1664, e estava compondo,

como disse, em 1697, quando ele morreu, um texto

em latim, que é, como disse, Clavis Profetarum. Os

dois são tratados proféticos, que Vieira

supervalorizava. Dizia que eram os palácios da obra

dele, enquanto que os sermões eram choupanas.

Hoje, eu acredito que os textos proféticos são pra-

ticamente ilegíveis para nós, pois a nossa concepção

de tempo histórico mudou. A nossa sociedade não se

fundamenta em Deus e a gente valoriza os sermões.

Nós usamos um termo para classificar Vieira que

é “barroco”. Agora, esse termo, sabemos, foi inven-

tado no fim do século XIX e no século XX e classifi-

ca toda a obra de Vieira, unindo aquilo que no tempo

dele não pressupunha essa unidade de barroco, e,

mais ainda, não pressupunha a idéia de literatura

como um regime discursivo de textos que são obje-

tos de contemplação estética. Ele mesmo não conhe-

cia o conceito de barroco.

No tempo de Vieira, barroco era o nome de uma

pérola sem valor. Eu até diria que Vieira não é barroco

no seu tempo. Ele é barroco a partir das leituras fei-

tas dele no século XX. Me parece que é mais interes-

sante historicamente, quando a gente fala dele,

pensar nos modelos que ele imita.

Nesse sentido, não diria que existe um estilo lite-

rário de Vieira, mas estilos, no plural, de acordo com

o gênero que ele usa. O que faz dele, como os outros

do tempo dele, politécnico.

Ele sempre pressupõe certos critérios teológicos-

políticos quando fala. E, como ele é um escolástico,

pressupõe também a metafísica escolástica. Pressu-

põe também a retórica latina e a retórica grega –

Aristóteles, por exemplo.

Então, quando nós vemos um discurso de Vieira,

encontramos sempre um conjunto de categorias e

conceitos metafísicos que definem linguagem, mun-

do, pessoa, tempo, história, sentido da ação, de modo

metafísico, sempre pressupondo que Deus é presen-

te e aconselha a ação dos homens.

De certo modo, o jeito de ordenar o discurso nun-

ca é informal, sempre pressupõe a aplicação, a imita-

ção de um modelo do qual o padre faz uma variação.

Não podemos nunca esquecer, por exemplo, que

a obra dele é uma obra empenhada, contra-reformis-

ta, católica, e que ele escreve e fala no interior de

uma sociedade católica, que é a portuguesa, que está

em uma guerra declarada contra as heresias.

Fundamentalmente, em Portugal, contra Lutero e

Calvino e contra Maquiavel, que são autores que

dispensam a luz da graça.

Nesse sentido, vamos encontrar em Vieira o tem-

po todo a afirmação de que Deus age no tempo acon-

selhando o sentido da história e que ele, enquanto

padre, autoridade, é capaz de estabelecer uma rela-

ção entre um acontecimento que já houve, e está

narrado, por exemplo na Bíblia, e o agora, fazendo

uma analogia, ressaltando a semelhança entre am-

bos para demonstrar para seu público que Deus acon-

selha a ação dos homens no passado e que, portanto,

também aconselha no presente. É como se o padre

tivesse a função de revelar novamente aquilo que já

foi revelado antes.

Assim, há sempre uma idéia, que, evidentemen-

te, não é democrática, de condução da vontade do

público a uma finalidade superior que, no caso de

Antônio Vieira é sempre de sacramentar a sacralidade

da dinastia Bragança. É sempre uma defesa total da

dinastia Bragança, afirmando que ela tem uma mis-

são histórica determinada por Deus que é a de

cristianizar todo o planeta antes que Jesus Cristo

reine pela segunda vez.

É um pensamento profético que imediatamente

também é político, que precisa, para ser discutido,

que a gente leve em conta os conceitos específicos

do Antônio Vieira no seu tempo, e também as cir-

cunstâncias, as conjunturas em que esse pensamen-

to tem – ou pretende ter – uma certa eficácia, porque

é sempre uma eficácia política. Vieira nunca pensa a

verdade religiosa fora da encarnação, da

concretização no tempo, como uma intervenção.

Sempre encontramos a idéia de que a vontade

dos indivíduos e de todos os grupos sociais devem

ser conduzidas a uma finalidade superior, que é uma

redenção coletiva do tempo.

A coisa, ao mesmo tempo, é prática. Por exemplo, a

Companhia de Jesus no Brasil catequiza os índios e

os mantêm aldeados, enquanto, pela autoridade do

rei, impede que os colonos escravizem os índios. Isso



33INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

obriga os colonos a dependerem de mão de obra ne-

gra, escrava, africana. Como a coroa tem o monopólio

do tráfico negreiro, a liberdade do índio do Brasil obri-

ga o colono a se re-colonizar continuamente na de-

pendência que tem da mão-de-obra negra. A coroa

obtém muitos lucros, e, com isso, teoricamente, tem a

condição de manter o monopólio do Atlântico Sul.

Daí a idéia do Vieira de buscar no capital judaico a

base financeira para essas companhias de comércio.

Ele fala do tema religioso, mas esse tema nunca

se dissocia do interesse imediatamente prático.

CONTEÚDO DAS OBRAS

Há um grande estudioso do Antônio Vieira, Alcir

Pécora, do IEL – Instituto de Estudos da Linguagem da

Unicamp. Ele tem um belo livro chamado Teatro do

Sacramento – a unidade teológico-político-retórica dos

sermões de Vieira. O Alcir fez um trabalho muito minuci-

oso comparando toda a oratória de Vieira e mostra que

desde os primeiros sermões que ele faz, quando está no

Brasil até os últimos, que fez pouco antes de morrer,

existe um tópico dominante que é o do sacramento.

É sempre a idéia de que Vieira tinha indícios da-

dos a partir da interpretação que faz do velho e do

novo testamento, dos textos dos padres da Patrística,

dos doutores da escolástica, dos textos canônicos

da igreja, de historiadores latinos, poetas, e também

das trovas do Bandarra. Bandarra era um sapateiro

português do séc. XVI que escreveu um conjunto de

trovas que afirmam que um rei esperado, um rei fatal

vai voltar para Portugal.

A gente sabe que, no tempo do Antônio Vieira, os

movimentos messiânicos, que se opunham à domina-

ção espanhola, afirmavam que esse rei seria o rei Dom

Sebastião. Havia outra corrente política que afirmava

que este rei era o Dom João IV. Vieira vai recusar o

sebastianismo e defenderá o joanismo, porque o

joanismo é da dinastia de Bragança, enquanto o

sebastianismo era de uma dinastia já extinta, os Avis.

Voltando, Vieira, com esse pressuposto, de que

tem elementos seguros, dados com a interpretação

desses textos, a partir de 1646, e principalmente em

56, depois de D. João IV morreu, começou a defender

uma tese de Portugal como o quinto império.

Ele afirma que, no mundo já houve quatro impérios:

assírio-babilônico, persa de Ciro, Grego de Alexandre, e

depois o império romano, de quem eles estão vivendo

ainda os restos.

Vieira tem segurança de que um quinto império

vai existir – Portugal – e que o país tem uma missão

definida por Deus, na interpretação dele de, na Amé-

rica, catequizar os índios, fazendo com que eles se

integrem no grêmio da cristandade como súditos

católicos. Também tem a missão de esperar a conver-

são dos judeus. E aquelas nações como os turcos,

que são infiéis, que se recusam a se converterem

serão alvo de guerras, para serem totalmente

destruídas. De modo que dali a 1000 anos haverá um

imperador católico na terra, que será um imperador

português, e que irá preparar o advento de cristo, a

sua segunda vinda, quando vem em sua glória.

Antes vai haver a volta do anticristo, que vai ser

um período de grande confusão, de 1000 anos, e,

finalmente, Cristo vai voltar em glória e será o

apocalipse, o dia do juízo.

É uma profecia típica do século XVII. Sabemos

que existem milhares de movimentos messiânicos

milenaristas na Europa, também em Portugal, mas ela

tem no Vieira essa força punitiva. Essa idéia de que

existe um sacramento que Cristo estabeleceu com o

povo português, e que, nesse sacramento, todas as

vontades individuais do império, desde os escravos,

os índios, os plebeus, comerciantes, judeus, cristãos-

novos, os letrados, o clero, os fidalgos, até os prínci-

pes da casa real, a baixa e a alta aristocracia, ou seja,

todos deveriam se unir como um único “corpo místi-

co”, como ele diz, ou seja, uma única vontade

unificada, em torno de um ideal comum que é realizar

esse projeto divino.

Alguns falam, portanto, de uma utopia milenarista,

mas é uma utopia que tem um sentido prático, por-

que, no momento em que ela se faz, é anti-espanhola,

anti-inquisição e tem conseqüências materiais obje-

tivas na política portuguesa, por exempo, em relação

ao índio e ao africano.

Assim, me parece que o principal tema é essa ten-

tativa de intervenção contínua, tentando unir todas as

ordens sociais em torno de um objetivo comum, que

seria uma unificação e um fortalecimento do país.

PÚBLICO

Teríamos que discutir o que é público em uma

sociedade que não é iluminista. Ele tem público, mas

público não é um fato histórico positivo. Na nossa

sociedade, que é burguesa, que tem uma constitui-

ção democrática e que pressupõe uma oposição de



34 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

público e privado, e, ao mesmo tempo pressupõe

que aquilo que alguém escreve, pelo princípio de

livre concorrência, circula pelo mercado de bens cul-

turais e que pode ser apropriado por grupos de inte-

resse que formam o que chamamos de opinião

pública. Essa opinião pública tem garantido na Cons-

tituição o direito de vir a público fazer valer a particu-

laridade ideológica de seu interesse particular. A livre

concorrência burguesa pressupõe esse direito.

Agora, na sociedade de Vieira, não. Ela se define

como uma sociedade subordinada. Na doutrina do po-

der católica, o poder nasce num pacto de sujeição. En-

tão, houve um momento mítico, não se sabe quando,

em que todas as ordens sociais de Portugal decidiram

abrir mão do poder que estava com eles para se aliena-

rem no poder na figura de um só, que é o rei.

O rei, então, representa algo sagrado, que é a

soberania popular, que foi delegada a ele, alienada

nele, segundo o modelo da escravidão. Então, deci-

diram que todos são súditos, quer dizer, subordina-

dos, e todos são livres para se subordinar.

O rei regula as ordens segundo os privilégios e

todos são livres para fazer aquilo que o privilégio

determina que eles possam fazer dentro de sua or-

dem social. É, então, uma sociedade rigidamente

regrada, pressupondo que “cada macaco no seu ga-

lho”. O que é público, então? É uma esfera pública

onde se manifestam o que eles chamam de bem-co-

mum. O bem-comum é, teoricamente, um estado de

paz que é garantido pelo governo, pelo rei, manten-

do sob equilíbrio, através de vários dispositivos, al-

guns deles violentos, repressivos.

Agora, o público, enquanto público que recebe a

representação de Vieira, não tem autonomia para

opinar como opinião pública, porque não tem direi-

tos liberais. Não existe livre concorrência e nem a

obra circula no mercado.

O que observamos no Vieira é que ele constitui o

destinatário, o público para quem ele fala como pú-

blico subordinado. Então, o que o público deve fa-

zer? O público é testemunha, o tempo todo ele fala,

da sua própria subordinação como público. Antônio

Vieira fala com o público propondo para ele que ele é

subordinado, que deve permanecer subordinado e

que cada um deve fazer o que deve fazer de acordo

com a subordinação.

Nesse clima, diria que a obra do Vieira é um disposi-

tivo que reproduz a hierarquia, propondo para o públi-

co “cada macaco no seu galho”. Não há nenhuma idéia

liberal, progressista, de autonomia, liberdade, direitos

humanos. Essas idéias, sabemos, só no séc. XVIII apa-

recem na Europa. Estamos, em Vieira, 100 anos antes

disso. O público é súdito, é subordinado.

Encontramos no sermão do Antônio Vieira sempre

a produção de dois tipos de destinatário. Por exemplo,

ele cita textos em latim pressupondo um destinatário

que é culto como ele e que é capaz de ler, falar e enten-

der latim. Mas, ao mesmo tempo, o que faz ele? Traduz

o latim adequando a tradução às circunstâncias e ao

público empírico com quem ele está falando.

Ele também constitui um outro tipo de destinatá-

rio que na época dele era o vulgar, ou seja, aquele

tipo de homem que não tinha o conhecimento letra-

do – geralmente era analfabeto – e que, segundo o

tempo de Vieira, era um tipo que se deixava levar

pelas aparências.

O Vieira não, ele se codifica como discreto, ou seja,

um tipo prudente, engenhoso, arguto, conhecedor das

letras latinas etc. Mas temos sempre que pensar que o

conceito de autor, de obra, de público não são os

nossos conceitos, mas sim os de uma monarquia ab-

soluta católica, que luta contra a heresia numa ação

mercantilista e em várias iniciativas que pressupõem

sempre a escolástica, a metafísica, a teologia católica

e a retórica, que não são mais coisas nossas. Acho

que desde o século XVIII isso está morto.

IMPORTÂNCIA DA LITERATURA

A gente chama de literatura, mas eu não diria que

é no tempo dele, porque ele não conhece o conceito

de literatura. Ele conhece o conceito de litera, que é

“letras”. Letras nomeiam, em geral, as coisas que são

escritas. Para o Vieira, quando é ficção são as “Belas

Letras”, mas não é literatura. Porque literatura pressu-

põe um conceito burguês de ficção que não é o dele.

Acredito que ele não é original, no nosso senti-

do. O que ele faz é trabalhar com referências, as-

suntos, matérias, tópicas que são a de todos os

homens como ele que tiveram, por exemplo, educa-

ção na Companhia de Jesus. Todos conhecem as

mesmas fontes, as fontes da oratória, como por exem-

plo, Demóstenes, Isócrates, Cícero, Aristóteles,

Quintiliano, Hermógenes. Também os historiado-

res romanos: Tito Lívio, Cetônio, e assim vai, além

dos doutores da Igreja, que foram infinitos. Cito

como exemplo Santo Agostinho, São Gerônimo e

Tomás de Aquino.



35INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

O que Vieira faz são variações engenhosas de tó-

picas que evidenciam um grande domínio e uma abso-

luta imaginação dos recursos da linguagem. Diria que,

nos sermões ele de algum modo sistematiza a língua

portuguesa escrita, o que é uma grande coisa.

Não são valores literários porque ele sempre pen-

sa que o discurso que ele produz não é um objeto de

contemplação desinteressada, como na definição de

estética que temos desde Kant. Ele não pensa em

estética, está sempre pensando que o discurso é algo

prático que intervém diretamente no tempo, e, como

o discurso tem sempre uma fundamentação sagrada,

o padre se faz como uma espécie de arauto de Deus,

intervindo no tempo.

Agora, sabemos que, desde o séc. XVIII Vieira vem

sido lido de modos muito diversificados, então, por

exemplo, encontramos até hoje o uso do Antônio Vieira

como exemplo de gramática. Há também interpretações

estilísticas de Vieira: ficamos estudando metáforas iso-

ladas do contexto do sermão. Existe um Vieira tipo Aca-

demia Brasileira de Letras, um Vieira beletrista, mas acho

que todos esses conceitos são nossos. No tempo dele

não, o que encontramos nele é sempre uma idéia muito

firme de que Deus “é” e de que ele, Vieira, sabe o que

Deus quer para Portugal. Às vezes ele está em um bar-

quinho em Tocantins, com índios Tapuia, e às vezes

está no palácio romano da Cristina da Suécia fazendo

um sermão em italiano para 19 cardeais, e, em ambos os

casos, pensa que Deus está com ele.

Existe uma espécie de grande certeza, mas a idéia

dele é que a eficácia do estilo, ou seja, quando ele é

bem formulado, evidencia ao destinatário que a luz

da graça iluminou o juízo de quem faz o discurso.

Nesse sentido, o discurso bem proporcionado, bem

feito, agudo, engenhoso não é meramente um orna-

mento, mas uma evidência muito sensível de que Deus

está presente na linguagem. Vieira nunca pensa uma

linguagem autonomizada de Deus. Não é, portanto,

literário no nosso sentido. Muitas vezes é fictício,

evidentemente, pela imaginação, mas, se pressupo-

mos que Deus “é”, então Deus é causa primeira da

natureza e da história, então, é possível ler a nature-

za como se ela fosse um livro escrito por Deus, então

é possível interpretar as coisas empíricas, e Vieira faz

isso, como o tempo dele faz.

É possível interpretar um cometa, um raio, a dis-

posição em cruz das sementes dentro de uma bana-

na. As coisas têm sentido, e, ao mesmo tempo, é

possível interpretar as palavras, os signos da Bíblia.

Há sempre uma noção de que Deus está presente em

tudo hierarquicamente, porque Deus é criador desde

o mineral até os anjos. O homem ocupa um lugar

nessa hierarquia, então é preciso falar de acordo com

essa proporção, segundo gêneros.

Agora, como Deus cria tudo, desde o mineral até

o anjo, desde o verme até o arcanjo, todos são seme-

lhantes uns aos outros, porque todos são criados

por Deus. Assim, as palavras que representam cada

ser também são semelhantes.

O que faz o padre, então, é estabelecer relações

de semelhança que não estavam percebidas. Ele tem

um sermão, por exemplo, que ele faz durante a guerra

contra a Espanha. Ele tenta, nesse sermão, unir todo

o povo português em torno do rei Bragança, na guer-

ra. Ele diz que Portugal tem três estados: a fidalguia,

o clero e a plebe. Diz que eles são naturalmente dife-

rentes uns dos outros – para Vieira, a desigualdade é

natural, ele não é democrático. Feito isso, começa a

falar do sal. Buscará em Aristóteles uma definição do

sal. Vai dizer que o sal é composto de três elementos:

fogo, água e ar. Depois que ele define esses três

elementos, estabelece uma relação entre fogo, água

e ar que existem no sal com cada ordem do reino,

então vai dizer que a plebe é água, o clero é ar e a

aristocracia é fogo.

Com isso, diz que Cristo diz que o sal é o sal da

terra, tem que salgar. Assim, diz que os três estados

do reino, como são o sal, têm que se unir, como o

fogo, o ar e a água, para garantir o tempero de tudo.

Para nós, hoje, é um pensamento fantástico, por-

que somos cartesianos, e a nossa ciência diz que o

sal, evidentemente não é aristocrata, nem plebeu, nem

o clero. Mas Vieira consegue fazer essa comparação

porque supõe que tanto o clero quanto a aristocra-

cia quanto a plebe quanto o sal são coisas criadas

por Deus, e que, como Deus está em todos, se con-

seguimos interpretar qual a vontade de Deus, con-

seguimos também estabelecer as relações de

semelhança e diferença que há em todos.

Isso fornece, no tempo dele, o chamado pensa-

mento da agudeza. Ele é agudo, engenhoso, e pensa

sempre por metáfora, por alegoria. Ele não é barroco,

mas um tipo do tempo dele, cortesão, discreto etc.

Essas operações são divertidas para nós hoje, se

colocamos Deus entre parênteses. Se perguntarmos

Deus existe e falarmos não, tudo desmorona, é um

castelo de cartas. Mas para Vieira, não. Se Deus exis-

te, tudo que ele diz desse modo está fundamentado.



36 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

CONTEXTO POLÍTICO-SOCIAL

Antes de tudo, devemos pensar que o Antônio

Vieira é um tipo social caracterizado por uma repre-

sentação de homem letrado. Na sociedade dele, esse

tipo, no caso específico dele é um tipo formado pela

Companhia de Jesus. Esse tipo tinha uma represen-

tação de letrado porque dominava as técnicas, os

saberes e os códigos da latinidade, ou seja, ele já

tinha aprendido no seminário jesuíta a gramática (la-

tim), então falava e escrevia em latim, e conhecia o

que chamavam as “autoridades”, ou seja, os textos

de cada gênero que devem ser citados e conhecia

também, uma coisa fundamental pensar, a posição

que ele, como letrado, ocupa na obediência que deve

como padre à Companhia de Jesus.

Ao mesmo tempo, devemos pensar que, em Portu-

gal, desde a idade média, o rei português tinha um

privilégio dado pelo papa, que fazia do rei o chefe do

papado, o conjunto do clero. O rei tinha o poder de

determinar quem seria o bispo de cada diocese, então,

sempre escolhia homens de sua confiança. E, ao mes-

mo tempo, quando o bispo determinava quem seriam

os padres, o baixo clero de cada paróquia, o rei tinha

poder de veto. O bispo tinha que entregar a ele a lista

dos nomes. Tenho que dizer que, desde o baixo clero

até as altas hierarquias da Igreja em Portugal, fazia

com que o clero fosse o braço direito da coroa.

É interessante pensar, por exemplo que quando o

Vieira é mandado em 51 para o Maranhão, ele vem

como um tipo que tem uma representação de letrado

subordinado ao mesmo tempo à Companhia de Je-

sus e à coroa. Ele é um homem de confiança do rei.

Ao mesmo tempo, sabemos que ele tem seu poder

limitado por essas duas instâncias.

Então, quando ele fala ou escreve, vai estabele-

cer uma relação, que é variada, nas coisas que ele faz

com a coroa, com a Companhia de Jesus, com o su-

perior dele, o provincial no Brasil e o geral em Roma,

ao mesmo tempo, com a sociedade em geral do reino

de Portugal e com a sociedade colonial.

A gente sabe que essas partes são partes sem

unidade. Há um conflito contínuo de representações

e de interesses muito polêmicos, então, veremos sem-

pre o Antônio Vieira negociando. É um tipo que, como

letrado, tem uma representação superior, discreto,

com as maneiras de corte.

Lembro, por exemplo, que quando ele foi para a

Holanda, uma terra de protestantes calvinistas, ele

não podia ir vestido com a roupeta preta de jesuíta,

porque isso significava a morte. Então, ele vai se

vestir de fidalgo. Sabemos que ele vestiu uma roupa

vermelha de veludo. Deve ter levado um chapelão de

couro de avestruz. Usou brincos, espada, bota. Foi

vestido de fidalgo português.

O poder que ele tem de exercer essa representa-

ção está previsto doutrinariamente. Em Portugal, há

uma classe de homens, os letrados, formados na

Universidade de Coimbra e nos colégios jesuítas no

Brasil, que aprendiam um ditado do direito canônico

e tinham o poder de repetir o direito. Na verdade, só

o rei dava a justiça, mas esses homens conheciam o

direito, então repetiam a justiça dada pelo rei.

Isso dava a eles posição e poder. Poderíamos

dizer que Vieira é um tipo social que tem uma repre-

sentação de padre jesuíta, prudente, que tem um sa-

ber letrado e que, ao mesmo tempo, é autorizado pela

coroa portuguesa a agir como um homem de confi-

ança da coroa nas negociações em que a coroa está

metida. Essas missões vão desde missões diplomáti-

cas – ele vai, por exemplo, a Roma em 1650, para

armar a morte do duque espanhol que governa Ná-

poles, vai também à França negociar casamentos ou

empréstimos e faz negociações dele Vieira, como em

Amsterdã, onde vai discutir teologia hebraica com

os judeus. É uma coisa muito múltipla, muito

distinguida. Faz negociações em São Luiz do

Maranhão e em Belém com os colonos. A amizade ou

inimizade que terá com governadores, por exemplo,

André Vidal de Negreiros foi amigo dele e puniu co-

lonos. Outros governadores não. Tinham interesses,

por exemplo, em ter escravos em suas fazendas, ou

então os carmelitas. O geral carmelita de Belém en-

tregou documentos de Vieira à Inquisição, para que

ele pudesse ser preso.

Há uma briga de foice. Para todos os lados há

conflito. Mas em todos os conflitos ele tem uma re-

presentação. Ele é discreto, agudo, engenhoso, as

coisas que ele fala têm um fundamento sagrado, ele

tem autoridade católica para intervir nas coisas, e

sempre com muita lábia, como dizia João IV.

Agora, todos os projetos dele fracassaram: Os

índios no Brasil continuaram sendo mortos e escra-

vizados; Portugal logo afundou, não conseguiu o

domínio do Atlântico Sul; outras nações mais pode-

rosas surgiram, como a Inglaterra - no séc. XVII Por-

tugal já está totalmente vendida para a Inglaterra; a

Inquisição continuou perseguindo os judeus – a



37INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

Inquisição em Portugal só acabou no séc XIX; o 5º

império não aconteceu.

Provavelmente Vieira, no fim da vida, acredito,

como me parece que ele acredita em tudo isso, não

deve ter achado que era fracasso, mas que era algu-

ma outra coisa misteriosa da providência divina. Pois,

se dissemos hoje que se Deus não existe, tudo é

permitido, naquela época era o contrário: se Deus

existe, tudo é permitido.

ESTUDOS SOBRE VIEIRA

Não são nada. Fui parar no Antônio Vieira por

causa de um trabalho sobre Gregório de Matos. É um

trabalho que, como a linha de pesquisa é “práticas

de representação no séc. XVI, XVII e XVIII”, estu-

dou os sistemas de representação que foram utiliza-

dos aqui no Brasil, em especial no Maranhão, na

produção dos discursos.

É uma tentativa de passar fora dessas classifica-

ções dedutivas e idealistas das nossas histórias lite-

rárias. Elas classificam o tempo como uma linha

evolutiva: clássico, maneirista, barroco, neoclássico,

romântico, e eu acredito que quando nós vamos à

materialidade das práticas de produção, a realidade é

muito mais complexa, mais complicada.

Então, caí no Antônio Vieira porque para estu-

dar a poesia que se atribui ao Gregório de Matos,

tive que estudar os tratados teológicos-políticos

que eram ensinados na Universidade de Coimbra

no séc. XVII e no XVIII, e que eram ensinados aqui

no Brasil pelos jesuítas até eles serem expulsos pelo

marquês de Pombal.

Isso me levou a fazer hipóteses sobre defini-

ções de pessoa, de tempo histórico, de valores e

sobre os próprios discursos. Vieira foi algo que aca-

bou sendo incluído.

Estamos formando eu, a professora Adma

Muhana, a Elaine Sartorelli e outros, um projeto de

tradução da Clavis Profetarum. O texto já teve uma

tradução do livro III, em Portugal, mas os outros três

livros ainda não foram traduzidos. Há interesse relati-

vo para o conhecimento de assuntos coloniais do séc.

XVII, por exemplo, relacionados à política indigenista,

ao mercantilismo português, ao tráfico negreiro e à

questão política do equilíbrio das potências da época,

fundamentalmente a Espanha e a França, Portugal na

fronteira e a Inglaterra, que está subindo como a gran-

de potência que vai ser no séc. XVIII.

Temos feito estudos sobre a linguagem, a retóri-

ca e a interpretação profética que ele faz da história.

Profª Adma Fadul Muhana

VIDA

Vieira tem uma grande atuação com os índios do

norte do Brasil. Fica 10 anos ali, além da atividade

que tem na corte, por mais de 10 anos. Passa, entre

1650 e 1660 no norte do Brasil. Ali, tem uma luta mui-

to grande com os colonos, acerca da escravização

dos índios, de uma proposta que leva ao rei de Por-

tugal de guerra justa, ou seja, de ter alguns critérios

de escravização, em lugar de uma escravização que

acabasse matando a mão-de-obra escrava.

Mas isso acabou causando um desagrado dos

colonos, e acho muito interessante esse momento

da escravização porque ele começa a escrever uma

carta, “Esperanças de Portugal”, que vai ser a ori-

gem de seu processo inquisitorial e pela qual a gente

percebe que o contato com os indígenas do novo

mundo na verdade foi um estopim para toda a sua

elaboração messiânica que desponta nesse período

em que ele está no norte do Brasil.

Ele escreve uma carta dizendo “no rio das amazo-

nas”, em que ele promete a ressurreição, como profe-

ta dos tempos antigos, do rei João IV, que havia

morrido ao menos 3 anos antes. Essa carta, que para

nós parece alucinada, na verdade está junto a uma

idéia que é a de uma união dos habitantes do novo

mundo, que aparecem aos olhos do europeu como

possibilidade de uma nova humanidade, com os an-

tigos habitantes do velho testamento, com os ju-

deus, que são o povo bíblico mais antigo.

A junção desse novo com o antigo, dos judeus

com os gentios aparece como sendo a realização

das profecias bíblicas pelas quais um acontecimen-

to político e teológico como a ressurreição poderia

ser o cimento de união desses povos em vista de

uma igreja universal.

A gente consegue entender uma elucubração

que às vezes é vista pelos alunos como um “ele

pirou”, mas não existe piração nenhuma se nós

contextualizarmos esse momento da história de Por-

tugal e do mundo, porque é o aparecimento do

novo mundo à Europa. Acho que nunca é bastan-

te declarar o quanto isso foi espantoso, estarrece-

dor para a Europa culta.



38 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

Então, a vida de Vieira passa por esses aspec-

tos. Depois disso, já no meio do séc. XVII, é expul-

so do Maranhão, e, logo que chega a Portugal, sofre

o processo inquisitorial a respeito dessa carta cita-

da há pouco.

Ele escreve, nesse momento, uma obra de exegese

bíblica bastante interessante, conhecido como “His-

tória do Futuro”. São, na verdade, várias obras que

se interpenetram.

Depois desse tempo todo de exame inquisitorial,

inclusive a sentença dele é de que não se prova

nada contra a fé. Ele sai, de alguma maneira, incólu-

me da inquisição.

ESTILO LITERÁRIO

A missionarização e também o trabalho de con-

versão que a gente tem com a catequese indígena ou

a tentativa de conversão dos judeus portugueses

que Vieira leva a cabo estão dentro de um propósito

muito amplo que é o da Companhia de Jesus, que,

das ordens religiosas foi a única que, no séc. XVII,

se propôs, como um dos seus ofícios, levar a palavra

bíblica até os confins do mundo. Por isso, temos

jesuítas no Japão, na Índia, no Brasil, no México.

Eles colocam isso como um dever.

Para essa propagação, essa conversão, da

gentilidade ou dos idólatras, a Cia. De Jesus encon-

tra na retórica, sobretudo a ciceroniana, elemento

dos mais importantes para a confecção dos discur-

sos em termos de persuasão.

Então, para converter eles utilizarão os elemen-

tos que a retórica ensina de composição dos discur-

sos, com todos os seus preceitos, por exemplo, o da

accomodati, da acomodação. Você acomoda a situa-

ção presente àquela que os textos bíblicos (antigos)

apresentam. É feita uma simbiose, uma superposição

entre elementos do antigo, do testamento, da Bíblia

e da contemporaneidade.

A gente encontra, por exemplo, a figura de Portu-

gal sendo traçada em termos de povo eleito, povo fiel,

e uma série de características que eram atribuídas no

antigo testamento à nação judaica, são passados a

Portugal como a nação eleita dos novos tempos. E,

portanto, melhorada, aperfeiçoada. Isso é uma das fi-

guras de pensamento que vêm da retórica antiga.

Também as alegorias. A idéia de que o todo o

texto bíblico tem o sentido literal e outros sentidos

que são figurados. Dizendo respeito à alma, ao final

dos tempos, aos costumes. Então, além do sentido

literal, há esses sentidos alegóricos, que permitem

uma interpretação em que a racionalidade é uma par-

te bem pequena. O resto, o figurado, é aquilo que

sugerem as correspondências entre o mundo do di-

vino, do propósito de Deus e aquele que acontece

na história humana. Há, então, esses níveis postos

em correspondência, e quanto mais distantes apa-

rentassem essas correspondências, mais prováveis

elas serão, em se tratando de Deus.

O estilo é bastante figurado, em todos os senti-

dos da obra de Vieira, que tenta se aproximar daquilo

que seria o estilo divino, como Vieira diz, que é um

estilo “altíssimo e profundíssimo”.

PRINCIPAIS TEMAS

Diria, tentando sintetizar, que temos os temas

políticos, que são os relativos ao período em que ele

é embaixador de Dom João IV pelas nações européi-

as, que são, sobretudo, os temas relativos a trazer de

volta os portugueses cristãos-novos, os de origem

judaica, mas que tinham se convertido ao cristianis-

mo e, por conta de um acirramento da Inquisição,

tinham se asilado em outros países da Europa.

Vieira tem uma série de propostas ao rei, durante

os anos 40 do séc. XVII, em que a tônica dele é con-

vencer o rei a trazer de volta os cristãos-novos por-

tugueses que estão espalhados pela Europa de modo

que seu cabedal econômico viesse enriquecer Por-

tugal e, ao mesmo tempo, prejudicar as nações que

contavam com esses recursos. Esse é um tema bas-

tante freqüente na obra de Vieira.

Outro tema constante é o da conversão dos índi-

os. Temos textos magníficos falando do trabalho de

catequese e de missionarização não só em São Luiz e

em Belém, mas na Serra de Ibiapaba, no Ceará.

Temos essa temática tanto no período em que ele

está no norte do Brasil quanto no momento em que

ele é nomeado visitador das missões do Brasil. Por

ser idoso – mais de 70 anos – não visita as missões,

mas é uma espécie de conselheiro, pela sua experiên-

cia na missionarização.

Outra temática é a noção providencialista da his-

tória, que faz com que encontremos seja em cartas,

seja na obra profética, seja nos sermões, uma noção

fortíssima do papel que Portugal pode desempenhar

no concerto das nações.

Talvez as pessoas não tenham muito claro que

Portugal e Espanha são os únicos países europeus

que só tinham uma religião, que tinham conseguido



39INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

expulsar tudo que parecia heresia. Enquanto a Fran-

ça tem como súditos os protestantes, católicos, ju-

deus, e assim as outras nações da Europa, nas quais

o Estado não se identifica com a religião. No caso da

Espanha e de Portugal, tinham sido eficientes o sufi-

ciente para expulsar outras religiões de seu territó-

rio. Então Portugal se identifica imediatamente, assim

como a Espanha, com a religião católica como sendo

esse povo eleito a espalhar a fé católica pelo mundo,

tanto que o resultado da geopolítica hoje, se olhar-

mos para a América Latina, há uma dominância his-

tórica e cultural desse viés católico bastante forte.

O PÚBLICO

É uma coisa curiosa pensar o que é o público,

porque no fim da vida de Vieira, depois do processo

de inquisição, ele passou seis anos em Roma. Ele

não sabia italiano. É mandado para fazer parte da

corte da rainha Cristina, da Suécia, que é uma mulher

cultíssima e que deseja ouvi-lo, devido à sua fama.

Aí então ele vai aprender o italiano.

Existe uma anedota que diz que em Roma, em um

carnaval, ele atraiu mais gente para a sua pregação

do que a festa pagã. O espetáculo de ouvir uma pre-

gação de Vieira era muito mais interessante do que

uma festa profana, que era o carnaval.

Ali ele é um cortesão. Ele mesmo se queixa dis-

so, dizendo “aqui eu não posso interferir nos ne-

gócios da nação”.

Então, temos esse lugar em que ele tem um públi-

co cortesão, como em Lisboa, mas temos também ele

lá com os índios ou, e aí eu queria chegar, nos primei-

ros sermões que ele pregou, ainda na Bahia, no co-

meço de sua vida.

Estes são sermões magníficos em termos de es-

trutura discursiva que poderiam perfeitamente ser

pronunciados nas capitais da escolástica – Paris ou

Lisboa – e que, no entanto, foram pregados na cida-

de de Salvador, onde se imagina uma pequeníssima

nobreza, muito crua e uma população de negros, es-

cravos, índios, recém-confessos, demais padres da

companhia etc.

É uma população muito variada. Então, acho que

isso desmente um pouco uma idéia que temos hoje

de distância do Brasil em relação à Europa ou à Áfri-

ca que, nesse momento, não existia. A cidade de Sal-

vador, por exemplo, digo que era uma encruzilhada

entre o oriente, a África e a Europa.

Então, existe uma população originária de todos

esses lugares que permite ouvir e apreciar – afinal,

quando ele é mandado para Portugal, o é como o me-

lhor pregador das terras do Brasil – um sermão como o

da “Nossa Senhora do Ó”, que é um sermão quase

abstrato em termos de construção teológica, ou um

sermão belíssimo, que é um teatro sacro, o “Sermão

das Armas de Portugal contra as de Holanda”, onde

ele se coloca quase como um Hermes Trimegisto que

vai passar a Deus o pensamento do povo e transmitir,

por sua vez ao povo as mensagens divinas.

Vieira se coloca como o corifeu que consegue

dizer a palavra de um para outro, de um público que

só podemos imaginar que podia apreciar aquilo. Mas

é difícil saber exatamente quem é esse público.

Há uma outra anedota interessantíssima para

demonstrar como Vieira era bem quisto, seja pelos

indígenas, que o chamavam de paiaçu (pai grande),

até a corte lisboeta - que é uma expressão do Fran-

cisco Manuel de Melo que diz que se falava em “lan-

çar tapetes em São Roque (a capela real)” quando

Vieira ia falar. Lançar tapetes era os escravos guarda-

rem lugar no chão, porque não havia bancos, pondo

uma almofadinha, um tapetinho, para que os nobres

viessem no dia seguinte quando Vieira ia falar.

IMPORTÂNCIA DA LITERATURA

Entre três volumes de cartas que sobraram, qua-

tro obras proféticas inacabadas e todos os sermões

que ele deixou, além de outros discursos, temos uma

obra que representa um dos principais gêneros letra-

dos do séc. XVII ibérico.

A obra de Vieira aparece como um paradigma que

nos permite ler outros autores e encontrar ali realiza-

do aquilo que em outros às vezes não é tão evidente.

A epistolografia de Vieira é algo de magnífico seja

para perceber alguns flashes da vida da colônia ou

até mesmo para ver como a carta é um gênero que, à

semelhança do sermão, visa fortemente interferir nos

negócios. É um gênero político, público pelo qual ele

conseguia convencer, em que ele mandava cartas de

modo que transformasse as coisas do rei.

Ler a obra de Vieira é entrar nesse mundo em que

a palavra é capaz de agir e de modificar a realidade.

Uma profecia de ressurreição do rei, se for crida por

uma nação inteira, é capaz de mudar o modo de agir

dessa nação frente à escravização, à guerra, aos sú-

ditos que recebem etc. Acredito que esta é a impor-

tância da obra de Vieira.



40 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

CONTEXTO POLÍTICO-SOCIAL

Destacarei um contexto para o qual devemos pen-
sar que a obra de Vieira se dá num momento – 1ª
metade do séc. XVII até 1640 - em que Portugal é uma
nação que faz parte da Espanha, porque Dom Sebas-
tião havia desaparecido – não morrido – nas areias
de Alcácer-Quibir. Então, Portugal é mais um reino
da Espanha e não o mais importante, o que faz com
que as outras nações européias em luta com a
Espanha atacassem sobretudo as colônias que eram
historicamente de Portugal. É o caso de Angola, do
Recife, da Bahia, do Maranhão, que são atacados
pela Holanda, em guerra com a Espanha e que sabia
que estes territórios estavam desprotegidos.

Então, Portugal realmente é um país semi-aban-
donado. Essa é uma das razões para que aconteça a
restauração do reino com Dom João IV.

Na segunda metade do século Portugal é uma
nação que se torna independente da Espanha, mas
que não só terá que lidar com os antigos inimigos da
Espanha, mas com a própria Espanha como inimiga.
Portugal terá que lutar em duas frentes. É um país
depauperado. A Espanha absolutamente não aceita
a independência de Portugal, as outras nações, an-
tes inimigas da Espanha e que poderiam ajudar Por-
tugal – França, Inglaterra – não querem se meter nessa
história. Ao contrário, só usufruem disso.

Aliás, o império britânico na Índia começa com o
dote de uma princesa portuguesa, filha de Dom João
IV que, para que a Inglaterra não ataque a Índia, em
seu casamento dispõe de um dote imenso, que são
três cidades indianas portuguesas para o rei britâni-
co não atacar o resto da Índia.

Portugal começa a vender – uma das propostas de
Vieira, que chegou a sugerir a venda de Pernambuco
aos holandeses, para que não se perdesse aquela ter-
ra “de mão beijada” – então, Portugal vai negociando
aquilo que não consegue sustentar.

É uma nação que, após domínio sobre meio
mundo – Brasil, África, parte da Índia, China, Ja-
pão – se vê mísera.

A obra de Vieira se situa neste contexto e em
uma tentativa de, com uma fé imensa que lhe dá a
Cia. de Jesus, tentar reerguer essa nação entre as
demais da Europa. E, o que é interessante, com
apoio do Novo Mundo.

ATUAÇÃO POLÍTICA DE VIEIRA NO BRASIL

Estamos comemorando 200 anos da chegada de

Dom João VI no Brasil. Esse plano de trazer a côrte
portuguesa para o Brasil vem desde a época de Vieira.
Esse é o “plano B”. Se as coisas ficassem muito mal
na Europa, a Dom João IV, rei da restauração, Vieira
pede que a capital do império fosse no Brasil.

Isso aparece nos anos de 1600 com Dom João IV,
depois nos anos de 1700 com Dom José. Também há
esta hipótese caso Portugal não consiga fazer frente
à Inglaterra, e, finalmente com Dom João VI.

O Brasil aparece, desde a implantação dos Go-

vernos Gerais como a saída de Portugal. Enquanto a

Índia está muito distante – são três meses de viagem

para se chegar à Índia: quando há uma consulta so-

bre algum problema muito grave do vice-reinado da

Índia que se manda perguntar, até que ela vá a Lis-

boa, onde se resolve a resposta e retorne, já se pas-

sou quase um ano e os acontecimentos já mudaram.

Então, a Índia é muito distante, a África tem um

povo que não se deixa dominar e, no Brasil, conse-

guem, ao menos na área do nordeste, na Bahia e em

Pernambuco, dizimar os índios e implantar uma su-

cursal do império português.

O Brasil é, assim, a continuação de Portugal in-

terrompida por um mar. Um grande Tejo estendido,

porque de lá para cá eram 15, 20 dias nos melhores

tempos, então, temporalmente, é muito perto.

Vieira, quando fala do Brasil, fala justamente des-

se território que Deus, 6000 anos depois da criação

do mundo e 1500 anos depois da vinda de Cristo,

permitiu que, agora, os portugueses chegassem.

É esse o cenário desse grande teatro. As terras

do Brasil são uma dádiva de Deus a Portugal e de-

vem ser aproveitadas como tal.

O Brasil vai aparecer como um lugar sucedâneo

do paraíso, edênico, em que o éden está próximo de

alguma maneira e que foi dado a Portugal.

ASPECTOS POLÊMICOS DA OBRA DE VIEIRA –
DESAVENÇAS COM O PODER

Vieira não teve desavenças com a Igreja se a pen-

sarmos como o papado, como a Santa Sé. Nunca. A

desavença de Vieira foi com um organismo que era

tolerado pela Igreja, a Inquisição, e que é dominada,

sobretudo, por uma ordem religiosa que é a dos

dominicanos. É uma instituição que faz parte da Igre-

ja, mas que não se identifica à Igreja.

O problema com a inquisição envolve questões

monetárias, porque uma das propostas é que os re-

cursos dos que forem condenados pela inquisição



41INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

não fossem para a Inquisição, mas repassados ao
rei. Com isso, diminuiria o poder da Inquisição, que
fica, claro, bravíssima com essa proposta. A outra
proposta é que mude o estilo, que hoje nos repugna
horrivelmente, que é o fato de os acusados não sa-
berem do que eram acusados e não haver divulga-
ção sobre quem eram os denunciantes. Vieira propõe
que tudo isso seja modificado.

O cerne, no entanto, de seu processo na
Inquisição é a questão dos cristãos-novos. Muitas
pessoas confundem os judeus com os cristãos-no-
vos. Os cristãos-novos portugueses são pessoas
de origem judaica que desde 1500 haviam sido con-
vertidas à força ou por conveniência ao cristianis-
mo. Em 1650, 150 anos depois dessas conversões,
muitos desses cristãos-novos – Vieira diz que a mai-
or parte deles – são cristãos convictos. No entanto,
por conta de sua origem judaica, não podem assumir
cargos, entrar em algumas ordens religiosas, nem se
casar com cristãos velhos. Perceba que há uma série
de limitações. Mas, sobretudo, a inquisição começa
a persegui-los acusando-os de judaizarem, isto é,
manterem costumes e ritos que hoje chamaríamos de
culturais. Como, por exemplo, não comer carne de
porco. Esses costumes não representavam nada em
termos teológicos ou doutrinários. Tratavam-se de
costumes, de hábitos familiares.

A Inquisição, com base nesses pequenos costu-
mes, acusavam, torturavam, prendiam e condenavam
pessoas arbitrariamente. Vieira, que teve um contato
muito próximo, durante os dois anos em que esteve
na Holanda, com os cristãos novos portugueses re-
fugiados. Eles diziam claramente seu desejo de
retornar às terras portuguesas, porque na Holanda
estavam de fato em exílio. Gostariam de retornar ao
rei, porque eram portugueses em primeiro lugar.

Vieira vai como embaixador de Portugal aos paí-
ses baixos e volta como embaixador dos cristãos-
novos portugueses para o rei Dom João IV, que, de
fato, tenta fazer algumas leis favorecendo os cris-
tãos-novos mas é impedido pela Inquisição.

É isso que faz com que, no momento em que Vieira
é expulso do Brasil, que Dom João IV já havia morrido,
que a rainha, esposa de Dom João IV não consegue
sustentar mais o trono, a Inquisição vê que a hora
chegou. Vieira é acusado, sobretudo, de favorecer o
judaísmo. Aqui há um importante detalhe a destacar:
não era favorecer o judaísmo, era favorecer os des-
cendentes dos judeus convertidos.

Há um colega nosso, Thomas Cohen, que faz
questão de assinalar fortemente, como historiador,

que a atuação de Vieira é no sentido de englobar os

índios, os descendentes de judeus e os portugueses

numa grande Eclésia, numa grande Igreja católica.

Não estamos nos tempos de tolerância

indiscriminada. É uma conversão mesmo, mas de uma

maneira muito mais amena do que a proposta pelas

conversões forçadas do Dom Manuel.

PRINCIPAIS SERMÕES

Citaria dois aos quais já me referi: o da “Nossa

senhora do Ó” (Nossa Senhora do Ó é a nossa senho-

ra grávida), que é uma jóia em termos de construção

alegórica, de significação. Dentro de um tema

seiscentista por excelência, que é a discussão de como

o finito, o ser humano, pode conter, em si, o infinito.

Como aquilo que é do âmbito do temporal pode conter

o eterno. Vieira traz uma série de paradoxos para mos-

trar o paradoxo que é a doutrina católica para resolvê-

lo em termos da mais perfeita ortodoxia.

O outro é o “Das armas de Portugal contra as de

Holanda”. Ele chega ao limite da ortodoxia, mas de

uma maneira que assusta as pessoas que lêem pela

primeira vez porque é quase um desafio a Deus. Ele

começa o sermão dizendo “Acordai, senhor, por que

dormis? Não vês o que está acontecendo aqui?”. O

tom todo do sermão é esse, é um paradoxo, um

oxímoro. Piedosamente atrevido, Vieira interroga

Deus sobre suas ações e ameaça o próprio Deus de

se arrepender se continuar agindo assim com seus

súditos portugueses. É um sermão magnífico em ter-

mos de neoescolástica.

Citando ainda os mais conhecidos, há o “Sermão

da Sexagésima”, no qual ele mostra o papel do prega-

dor na sociedade ibérica dos anos 1600. É fundamental

para que entendamos o que é o gênero sermônico, como

era possível com uma platéia da corte, da Igreja e do

povo, propor modificações no Estado a partir desse

gênero. Não era algo para se ouvir e se sair contente,

achar graça, mas sim para transformar a realidade.

Também o sermão “De Santo Antônio aos Pei-

xes”, que é delicioso, porque é pregado em São Luis

do Maranhão e que estabelece uma correspondên-

cia entre os vícios e os erros de cada um dos peixes

correspondendo a cada tipo social do Maranhão do

séc. XVII. É muito interessante.

Temos também, trabalhando a temática da morte,

os sermões de “Quarta-feira de Cinzas” e os sermões

“Do Mandato”, que dizem respeito ao amor divino

em relação ao amor profano.



42 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

ESTUDOS SOBRE VIEIRA

Dediquei-me principalmente a editar a obra dita

profética de Vieira. Ele é processado pela a

Inquisição a partir da carta “Esperanças de Portu-

gal”, que ele manda do Amazonas para a corte. Até

então, não há nada escrito em termos de exegese

religiosa, somente essa carta.

À medida que vão sucedendo os exames

inquisitoriais, ele começa a se recusar a responder e

diz que vai se justificar em um livro. Ele começa a

escrever essa obra, que será a “Apologia das Coisas

Profetizadas”, que fica inconclusa.

Ele, então, abandona essa obra, e resolve fazer uma

obra para responder não só aos inquisidores, mas a

Portugal, é como se ele desviasse o foco. E aí ele muda

o estilo: começa a escrever a história de Portugal. Vai

escrever sobretudo ao rei de Portugal, ampliando seu

foco, uma história desde o início dos tempos até aquele

momento presente de Portugal em que o rei iria ressus-

citar para unir gentios, cristãos novos e judeus em uma

só humanidade, que seria o quinto império do mundo.

Esses textos, que não terminavam, são páginas e

mais páginas (sobraram dois volumes de seiscentas

páginas manuscritas) que a Inquisição recolhe, por não

cumprimento de prazo de entrega por parte de Vieira.

Há mais uma que Vieira havia mandado escon-

dido por um amigo: o livro ante primeiro da “Histó-

ria do Futuro”.

Dediquei-me a editar a “Apologia das Coisas Pro-

fetizadas” e o processo que elucida exatamente essa

barafunda de textos que se misturam, porque todos

ficam incompletos, e que se interpenetram. Não se

sabe se ele já saiu da “Apologia”, já chegou na “His-

tória do Futuro” - os textos são simultâneos.

Todos os textos, além de embaralhados por Vieira,

que disse que todos os escritores de livros sabem

que às vezes começam uma hipótese e depois modi-

ficam, abandonam, avançam de outra maneira e não

estão resolutos do que vão dizer até o momento em

que está tudo concluído e revisto, foram

embaralhados ainda mais pela Inquisição.

Depois, mais tarde, enquanto Vieira estava em

Roma, escreve uma obra em latim, para ser lida pela

Igreja como um todo, tratando desses assuntos pro-

féticos, que também nunca foi editada completamen-

te: Clavis Profetarum.

Essa obra ele leva de volta, ao pedir para sair de

Roma, que é muito fria, para voltar ao Brasil, e trabalha

nela até o fim da vida, mas ela fica também inconclusa.

Estamos eu e um grupo de professores traba-

lhando para editar isso, pois são necessárias muitas

competências para editar esse tipo de material. Um

professor português, Arnaldo Espírito Santo, come-

çou a traduzir a obra, pelo terceiro livro. A nossa

proposta de edição é um pouco diferente, se basean-

do nos primeiros testemunhos da edição, antes ain-

da de a Inquisição ter arrumado.

MEMÓRIA

INFORME: O senhor fez sua graduação em Le-
tras e Ciências Humanas em Oslo. Eu gostaria de sa-

ber como se deu sua opção por estudar na Noruega.

Francis Henrik Aubert: A opção não teve muito

a ver nem com Letras nem com Ciências Humanas.

Meu pai era norueguês, então já havia uma ligação

muito forte com a Noruega. Aos 17 anos, eu tive a

ENTREVISTA – PROF. FRANCIS HENRIK AUBERT (DL)
POR PRISCILLA VICENZO DA SILVA

ilusão de que eu iria me tornar teólogo. Dado este

vínculo familiar, era natural que eu fosse para a No-

ruega. Antes de ir eu já havia começado a estudar

grego e letras clássicas para me preparar para o ba-

charelado. Quando cheguei, como é típico da juven-

tude, descobri que não era exatamente o que eu

imaginava. Como eu já estava lá e devia fazer algum



43INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

curso, acabei fazendo Letras e História. No sistema

norueguês, para fazer uma graduação na área que

seria equivalente a da nossa Faculdade de filosofia,

você deve fazer três áreas de estudo; se fôssemos

pensar no antigo sistema americano, seria como fa-

zer um major e dois minors para poder ter o bachare-

lado. Então é o natural fazer uma composição entre

Letras, História, poderia ser quase qualquer compo-

sição dentro da realidade que nós conhecemos aqui

também na Faculdade de Filosofia.

INFORME: O senhor escolheu os estudos

tradutológicos para tema de suas pesquisas de pós-
graduação. Eu gostaria de saber quais foram as

motivações para essa escolha, após os estudos de

Letras e História.

FHA: Uma parte foi circunstancial, as circuns-

tâncias ativam algo que já está latente em você. Quan-

do eu iniciei meus estudos de pós-graduação, eu me

especializei, sobretudo, na área de fonética e

fonologia, tanto que o meu doutorado é sobre a es-

trutura silábica do português do Brasil. Passaram-se

alguns anos, eu estava trabalhando na USP, naquela

época quase todo mundo, como eu, tinha tempo par-

cial, então tinha que ir procurar trabalho em outros

lugares, um pouco no interior, um pouco em faculda-

des particulares. Num dado momento, havia a neces-

sidade de um professor em teoria e técnica da

tradução e interpretação na Faculdade Iberoamericana

de Ciências e Letras, que é hoje a Unibero. Um pou-

co por caso, nesta situação, eu que já era lingüista,

tinha o doutorado, fui escolhido para ser um profes-

sor improvisado de teoria da tradução. Isso foi em

1977; um pouco depois, em 1978, a USP cria núcleos,

na época chamados Modalidade de Tradução, den-

tro do curso de Letras. Isso só durou dois ou três

anos, depois foi extinto. Mas nesse processo, preci-

savam de gente que desse as disciplinas e eu, que

estava na Lingüística, me transferi para o Departa-

mento de Letras Modernas especificamente para mi-

nistrar Teoria da Tradução. Com isso, as circunstâncias

acabaram me levando para essa área, o que talvez já

fosse natural, porque eu tenho uma formação

trilíngüe: pai norueguês, mãe inglesa, morava no Bra-

sil. De saída você já tem um problema de tradução

para dar conta de si mesmo e de seu lugar no mundo.

Além das circunstâncias externas, portanto, houve

algo que já estava inato. Dessa confluência, então,

resultou o meu início mais sistemático em trabalhos

de pesquisa e em pós-graduação a partir da virada

dos anos 1980.

INFORME: O senhor foi o responsável pela cria-

ção da disciplina de Língua e Cultura Norueguesa na

FFLCH. Houve dificuldade para implantar o curso?

Como foi (e ainda é) a recepção por parte dos alunos?
FHA: Existe apenas uma disciplina de um semes-

tre, uma optativa livre, não chega a ser um curso. É

apenas um tira-gosto, digamos assim, de língua e cul-

tura norueguesa. Talvez por isso não tenha sido difí-

cil. Teria problemas maiores se fosse uma habilitação

inteira, porque envolveria investimentos em recursos

humanos, materiais, etc. Isso é complicado numa Uni-

versidade em que há tanta demanda. Por outro lado,

havia, talvez, uma razão histórica para eu fazer isso.

Os países escandinavos têm um curso de português,

inclusive bacharelado em português, desde o final dos

anos 1960. Tem em Oslo, na Dinamarca, em Copenha-

gue, em Estocolmo. Há pelo menos cinco universida-

des na Escandinávia que têm cursos de português,

quando a recíproca não é verdadeira. Não há nenhum

lugar na universidade brasileira em que haja algum

trabalho sistemático com língua, cultura e literatura

nórdica em geral. Então, eu resolvi criar essa discipli-

na para testar, ver qual era a receptividade. Para minha

grata surpresa, as vagas sempre lotam e ainda há fila

de espera. Isso traduz uma motivação dos alunos em

buscar o conhecimento de culturas que não são estu-

dadas, porém são vistas como exóticas e têm, a partir

daí, um certo apelo específico.

INFORME: Este é o único curso que trata do

assunto aqui no Brasil?

FHA: Sim, este é o único curso numa Universida-

de brasileira.

INFORME: Entre 1998 e 2002, o senhor foi di-

retor da FFLCH. Quais são os principais pontos que

caracterizaram sua gestão?

FHA: Bem, cada um terá o seu olhar sobre isso,

evidentemente. Então, meu olhar será tão enviesado

como o de qualquer outro. Com essa ressalva, al-

guns pontos foram fundamentais. Primeiramente, a

continuidade de um trabalho que começou na minha

gestão como vice-diretor, que foi a criação do selo

editorial Humanitas. A partir da constatação de que

Ciências Humanas era vista como uma área não pro-

dutiva e os professores e pesquisadores da área sis-



44 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

tematicamente reclamavam que não tinham espaço

para publicação, por isso passavam a imagem de não-

produtivos. Essa era uma época em que havia um

eco da famosa lista dos improdutivos que foi

publicada na Folha de S. Paulo. Criou-se então este

selo Humanitas para criar condições de estimular as

publicações. Nós começamos com seis ou sete re-

vistas na Faculdade, com alguma regularidade, algu-

mas bem regulares, outras quase irregulares, e no fim

do processo tínhamos quase vinte revistas. Sem fa-

lar na publicação de livros e produtos editoriais. A

Humanitas, segundo as estatísticas, em alguns mo-

mentos chega a ser a segunda ou terceira maior edi-

tora universitária do Brasil. Tudo isso a partir de um

começo bastante modesto.

Uma segunda questão fundamental, que teve

sucesso apenas relativo, é verdade, foi a discussão

continuada com os alunos e os centros acadêmicos,

visando regular um pouco o uso dos espaços. Não é

uma questão fácil, há interesses conflitantes dentro

de cada setor, inclusive. Mas acho que houve um

tipo de diálogo que há muito tempo não se via na

Faculdade, o que já é positivo, independente de ter

dado naquele momento frutos...

Uma terceira questão que se colocava, obviamen-

te mais premente, era a da reposição dos quadros

docentes. Nós estávamos num processo de queda,

parte por não renovação dos docentes, mas incenti-

vado ou potencializado pelos dois grandes pânicos

previdenciários. A primeira reforma da previdência

pública, ainda no governo do Fernando Henrique, e

depois no começo do governo Lula. Foi um proces-

so que levou muitas pessoas a se aposentarem, em-

bora o instinto normal fosse ficar até a compulsória.

Nós tínhamos chegado a 430 docentes, no final dos

anos 1980. Caímos, na época, para 340, mais ou me-

nos. Isso com um aumento na população estudantil.

Todo mundo se lembra da greve dos alunos em

2002. O que pouca gente se lembra, é que antes dis-

so já se tinha conseguido fazer quase 60 contratações

novas para o quadro de docentes, entre 1998 e 2001.

Só que, enquanto isso, aposentavam-se mais pro-

fessores. Quase 60 contratados, mas 70 ou 80 apo-

sentados. Então, amortizou a queda, mas, em termos

absolutos, a queda continuou. Então, um dos pon-

tos altos, e polêmicos, foi a greve dos alunos e que

levou a algo inédito na história da Universidade bra-

sileira: uma Universidade pública contratar de imedi-

ato 90, e depois mais quase 40 docentes em tempo

integral para uma mesma faculdade. Foi uma situa-

ção dramática. A diretoria, na época eu e meu colega

Renato Queirós, na vice-diretoria, na verdade, nós

não tínhamos escolha. Era evidente que os alunos

tinham razão. Então, de forma um pouco imprudente

do ponto de vista político, nós achávamos que tí-

nhamos que apoiar este movimento. E o resultado

foi positivo. A Faculdade está hoje pelo menos com

os seus quadros recompostos.

Havia ainda uma outra questão, que perdura até

hoje: o espaço físico. Este é um problema mais ou

menos permanente. Essa Faculdade foi prevista para

um índice de evasão de 60%, aproximadamente. Quan-

do por fatores internos e externos, a evasão cai para

15 ou 20%, a capacidade entra em colapso. Foi bom

ter havido essa redução da evasão, pois era um des-

perdício de vagas públicas, mas nossa capacidade

física estourou. Na época fizeram um cálculo, que

hoje já deve ter mudado, em que a média USP era de

9 m² de área construída por usuário permanente (fun-

cionários, docentes e alunos de graduação ou

pós). A segunda pior faculdade em termos de distri-

buição do espaço físico era a Faculdade de Direito, a

São Francisco, com 2, 4 m². A faculdade de Filosofia

tinha 1,6. Uma hora iria estourar mesmo, como de fato

estourou, e hoje estamos correndo atrás do prejuízo.

Na época, esse problema estava bastante grave,

mas tínhamos também o problema de qualidade do

ambiente, o que também gerou polêmica, porque se

privilegiou um espaço em detrimento dos demais:

quase todo o dinheiro disponível para essa parte foi

usado no prédio de História e Geografia. Só a refor-

ma do espaço aquário custou 70 mil reais, fora uma

verba que veio da Reitoria. Na época, esse prédio era

considerado o principal ponto de distribuição de dro-

gas na zona oeste de São Paulo, com um agravante:

como se trata de uma área universitária, com pouca

presença policial, era altamente atrativa para o

narcotráfico porque era possível vender a droga por

preço mais baixo, porque o risco era menor. Era fun-

damental, portanto, investir no prédio para dar-lhe

uma configuração, um ar de limpeza, de luminosidade,

que de alguma forma contribuísse para afastar esse

tipo de comportamento. Não foi fácil, havia risco. Ha-

via a recomendação para que o diretor não se sentas-

se muito próximo da janela de seu gabinete. A

segurança do campus veio com essa recomendação

apoiada pela polícia militar. Havia situações um pouco

dramáticas dessa ordem, mas penso que valeu a pena.



45INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

Ainda outra questão foi a da avaliação dos fun-

cionários. Todo mundo que é funcionário da Facul-

dade sabe que a cada vez que tem avaliação é um

drama. A Faculdade nunca gostou muito dos méto-

dos desenvolvidos pelo RH da USP, ou porque nós

não sabemos ao que vamos, ou porque ele de fato

tem algo, como penso eu, que não se aplica ao ambi-

ente universitário. Não estamos numa fábrica, numa

loja, numa unidade de processamento de açúcar para

virar álcool. Há vários procedimentos diferentes. Tra-

tar o funcionário como alguém diferente, esquisito e

que não tem nada a ver com o ambiente da Universi-

dade era muito estranho e esse era o modelo básico

aplicado. A diretoria, então, se engajou nas duas

vezes em que foi feita essa avaliação numa tentativa

de na implementação tentar mitigar alguns efeitos

colaterais. Houve também muito diálogo relevante com

os funcionários em geral, de nível técnico e superior.

Não vou dizer que tivemos sucesso, exatamente, mas

sim que tivemos mitigados alguns dos efeitos

colaterais mais complicados de um processo de avali-

ação que tinha sido implementado na época sem se

pensar muitos nas conseqüências cotidianas.

INFORME: Quando o senhor ocupou o cargo de

vice-diretor, entre 1994 e 1998, o senhor fez parte

do comitê editorial do INFORME. Eu gostaria de

saber como foi desenvolvido seu trabalho no Serviço

de Comunicação Social da FFLCH.

FHA: Na época, o que cabia fazer era criar e con-

solidar o Serviço de Comunicação, que ainda não exis-

tia propriamente. Nós tínhamos, na verdade, um setor

de publicações e a partir dele se improvisava uma sé-

rie de soluções. De um lado, havia todo um trabalho

desenvolvido pelo diretor, o professor João Baptista,

de conseguir uma mudança no organograma que pre-

visse a criação do Serviço de Comunicação, que aca-

bou sendo criado e algumas pessoas vinculadas ao

setor de publicações foram transferidas para esse novo

serviço. No começo, além da consolidação propria-

mente institucional, era necessário promover a possi-

bilidade de nossos colaboradores fazerem vários

cursos; muitos fizeram cursos na ECA para poder en-

trar um pouco no espírito da coisa, já que os funcioná-

rios vinham de setores diferentes. Isso foi um processo

lento, demorou para deslanchar, mas já começava a se

consolidar o INFORME, depois começou-se a criar

serviços de apoio a eventos. Esse período de 1994 a

1998 é de criação do Serviço de Comunicação, treina-

mento inicial de funcionários e o início do trabalho

nessa direção de prover a Faculdade com um serviço

de comunicação, que provavelmente é um dos servi-

ços mais fundamentais de uma faculdade tão

multifacetada como é a Faculdade de Filosofia.

INFORME: Em 2009 a FFLCH completa 75 anos.

Na sua opinião, quais seriam os próximos rumos

que a Faculdade deveria tomar?

FHA: Acho que um dos pontos-chave seria pôr

em prática aquilo que já está no nosso discurso: a

interdisciplinaridade. Veja por exemplo a situação de

alunos de graduação. Um aluno, digamos, de Ciênci-

as Sociais que queira cursar disciplinas na Letras ou

História encontra obstáculos, detalhes burocráticos

dos mais diversos, e acaba fechando sua estrutura

curricular no seu curso. Eu acho que não faz mais

sentido nós pensarmos na formação da graduação

apenas nessa verticalidade que temos hoje. Junta-

mente com essa verticalidade, que é positiva, é um

dos pontos altos da Faculdade, tem que haver ao

menos uma transversalidade que faça com que a par-

tir de cada olhar seja possível integrar conhecimen-

tos, reflexões, críticas, de outras áreas correlatas. Uma

das idéias que eu teria seria pensar a articulação das

optativas em eixos temáticos. Por exemplo, um eixo

temático que se chamasse Barroco: você teria uma

articulação de disciplinas optativas de literatura bra-

sileira, literatura portuguesa, de história do século

XVII. E por que não alianças com a FAU, com o De-

partamento de Música da ECA, que poderiam trazer

também elementos em torno desse tema geral, o Bar-

roco? E nosso aluno poderia fazer esse percurso

transversal concomitantemente ao seu percurso ver-

tical dentro da escola.

Em síntese, eu tenho a impressão de que a nossa

prioridade deve ser de um enfoque forte em cima da

graduação. A pós-graduação, mesmo com seus pro-

blemas, está muito bem. Há questões pontuais a se-

rem trabalhadas, mas acho fundamental que a chave

para que se continue fazendo sentido termos uma

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas,

com seus onze Departamentos, cinco carreiras, vinte

e tantos programas de pós, seja conseguirmos, na

graduação, sair de nosso isolamento para algo que

seja realmente inter e multidisciplinar.



46 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

INFORME: A senhora fez o curso de graduação
em Geografia na Universidad de Cuyo, em Mendoza,

na Argentina. O que a levou a optar por esta área?

Amália Inés Geraiges de Lemos: Quando esco-

lhi a disciplina para orientar minha vida profissional,

embora ainda fosse adolescente, fui procurar a geo-

grafia pensando que a partir de seus conhecimentos

chegaria a viajar pelo mundo e ao mesmo tempo en-

traria em contato com as humanidades que já tinham

despertado meus interesses no colégio secundário.

INFORME: A senhora veio para o Brasil em 1964

para uma especialização em Geografia na USP e
construiu aqui sua carreira. O que motivou sua vin-

da ao Brasil?

AIGL: Ganhei uma bolsa da Organização dos

Estados Americanos, OEA, que exigia escolher um

país da América para realizar os estudos e as pesqui-

sas. Como a Geografia da minha Universidade era e é

da mesma concepção teórica metodológica da USP,

e claro, pela pertinência e importância desta Univer-

sidade, optei por vir para São Paulo. A mesma escola

francesa de conhecimentos geográficos estava tan-

to no ensino como na pesquisa das duas Universi-

dades. Cheguei a esta Universidade em 18 de

novembro de 1964. A bolsa exigia que eu retornasse

ao meu país, que foi em junho de 1966, e permane-

cesse trabalhando nele o mesmo período que eu ha-

via ficado no Brasil. Retornei ao Brasil, casada com

um brasileiro, em 1969.

INFORME: A senhora acompanhou o processo de

mudança da FFCL da Rua Maria Antônia para o campus

atual? A senhora iniciou seu mestrado em 1969, como

era o clima da Faculdade nas novas instalações?

AIGL: Era um ambiente muito simples, frio e pou-

co acolhedor, tanto no físico como no político. As

ruas da cidade universitária não tinham asfalto, as tem-

peraturas do inverno eram muito baixas e com inci-

dências constantes da famosa garoa paulistana. Como

o sítio da cidade universitária está num fundo de vale,

a neblina invernal era nossa companheira diária. No

verão, os mosquitos nos deixavam doentes de tantas

picadas. Quando a chuva caia os pântanos e inunda-

ções não nos permitiam transitar pelo campus. A cir-

culação era pouca e muito demorada, eram os ônibus

ENTREVISTA – PROFª AMÁLIA INÉS GERAIGES DE LEMOS (DG)
POR PRISCILLA VICENZO DA SILVA

circulares que nos permitiam chegar até o largo de

Pinheiros ou a Avenida Corifeu de Azevedo Marques,

para podermos nos comunicar com a “cidade”. Era

muito comum andar pelos caminhos do Instituto

Butantã para chegar ao ponto dos ônibus que vinham

de Osasco para ir a Avenida Paulista ou ao centro da

cidade. Também era muito difícil ter acesso a lanches,

pois além do “Bandejão”, rótulo carinhoso que os

alunos tínhamos dado ao restaurante do CRUSP, qua-

se não existiam lugares para fazer as refeições. Enfim,

estávamos conquistando o nosso espaço na antiga

fazenda Butantã. Do ponto de vista político, vivíamos

tempos de ditadura militar, de ato institucional nº 5, e

freqüentes invasões das salas de aulas no prédio da

Geografia e História pela polícia. O medo, o terror, o

individualismo, o desconfiar de quem eram ou não

nossos amigos, o não saber se voltaríamos para casa

no final do dia, tudo isso e muito mais, como saber

que havia colegas desaparecidos, que professores e

amigos haviam sido presos, constituía nosso cotidia-

no. A morte de Wladimir Herzog e as medidas que as

autoridades militares tomaram, fechando as pontes

que atravessam o rio Pinheiros, nos deixaram isolados

do lado da cidade universitária, porém, apesar desse

clima de terror, os professores eram muito bons e res-

ponsáveis e suas aulas maravilhosas, tanto as minis-

tradas nas salas como os trabalhos de campo. Muitos

deles se aposentaram por problemas políticos ou por

não aceitarem as mudanças na carreira universitária.

INFORME: Gostaria de saber um pouco dos te-
mas abordados pela senhora em suas pesquisas.

AIGL: Quando cheguei ao Departamento de Ge-

ografia da então Faculdade de Filosofia, Ciências e

Letras, ainda na rua Maria Antonia, em 1964, o De-

partamento já estava localizado na cidade universi-

tária, no prédio da antiga reitoria. O professor que

me recebeu, catedrático de Geografia Humana, Prof.

Dr. Ary França, ao saber do meu interesse pelos

estudos de Geografia Urbana, me incentivou a

pesquisar os processos de metropolização que se

estavam realizando em direção oeste da cidade de

São Paulo, no município de Cotia. Acompanhei com

as pesquisas de campo a formação da metrópole

paulistana: Cotia, Barueri, Santana do Parnaíba e

Embu.  Posteriormente, já no doutorado, fiz traba-



47INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

lhos de campo com as comunidades de base nos

bairros da  zona leste, Itaquera, Itaim Paulista e o

objeto da tese, Itaqüaquecetuba. Fiquei juntamen-

te a outras colegas que eram também alunas do meu

orientador, Prof. Dr. Pasquale Petrone, praticamen-

te 15 anos acompanhando a formação da periferia

de São Paulo.  Na zona leste, realizamos pesquisas

participantes com várias comunidades de base no

conjunto habitacional Itaquera II e em São Mateus.

Dessas experiências, foram publicados alguns tra-

balhos e um livro que ganhou o Segundo Prêmio da

História dos Bairros de São Paulo, da Secretaria

Municipal de Cultura. Este livro em co-autoria com

a Prof. Dra. Maria Cecília França, se refere à

metropolização do bairro de Itaquera, ou seja, a

organização do espaço do antigo bairro rural em

um bairro de operários e trabalhadores urbanos.

As famosas festas do pêssego que se realizavam

na colônia japonesa, foram absorvidas pelos

loteamentos, nem sempre legais, que se constituí-

ram na periferia da cidade. A partir desse momen-

to, enveredei pelas pesquisas sobre a urbanização,

o urbano e as cidades, em especial as metrópoles

do Brasil. Em 1985, junto com outros professores

da FFLCH e de outras unidades da USP, organiza-

mos o Programa de Pós-Graduação em Integração

da América Latina, e as minhas pesquisas se am-

pliaram e diversificaram para esses mesmos temas,

agora referentes ao urbano e às cidades na Améri-

ca Latina, assim como para as concepções teóri-

co-metodológicas da Geografia.

INFORME: Sua carreira docente na FFLCH co-

meçou em 1973. Como foi/é a experiência como pro-

fessora da Faculdade?
AIGL: Na verdade eu ingressei como professora

em 01 de agosto de 1972, porém naquela época a

gente lecionava sem remuneração enquanto o con-

trato não fosse publicado no Diário Oficial, o que

aconteceu em 1973. Também nessa época que come-

çaram a entrar muito mais alunos nos vestibulares e

eu inaugurei minha experiência com aulas no anfite-

atro do DG. Eram quase 200 alunos e claro, nesses

momentos tive atos de timidez e alguns problemas

com o idioma, porque ao ficar nervosa, o meu

“portunhol” era mais intenso. Essa minha maneira

de falar e a capacidade inata de me comunicar me

permitiram boas relações com os alunos em geral.

Durante o tempo da ditadura e no começo da demo-

cracia, tivemos alguns problemas com a intensidade

das greves e os alunos nos exigindo definições, o

qual nos resultava um tanto difícil pelos tempos

vivenciados. Posteriormente, as coisas foram toman-

do seus rumos normais, e as diferentes disciplinas

que me foram distribuídas, correspondentes à carga

horária que me pertencia, criaram uma certa  empatia

com os alunos. Realmente não posso me queixar da

minha atividade didática. Eu gosto muito de minis-

trar aulas e do contato com os alunos, além de que a

minha forma de falar torna as minhas aulas bastante

diferentes. Quando o Departamento começou um

novo currículo, os trabalhos de graduação individu-

al, os alunos que me escolheram e continuam esco-

lhendo como orientadora, em geral são os mais

humildes e aqueles que têm uma certa dificuldade

para se expressar. Enfim, 36 anos de presença na sala

de aula no Brasil, mais uns 11 anos na Argentina,

acredito que falam por si só do meu interesse da

relação com os alunos.

INFORME: Em 2009 a FFLCH completa 75 anos.

Quais são suas expectativas para o futuro da FFLCH

e, em especial, para o curso de Geografia?
AIGL: Eu sou otimista por natureza, e acho que

os problemas de divisão da Faculdade já foram su-

perados. Partindo da base que a FFLCH foi o núcleo

original da USP e a partir dela se inaugurou a vida

acadêmica, ela teve e tem um relevante papel na for-

mação intelectual da Universidade. Penso que hoje e

a partir de 2009 em particular, a Faculdade fará sentir

cada vez com maior intensidade sua ação na USP. Ela

é expressão do pensar as ciências e a política como

totalidade e a política educacional do país como sua

essência. A riqueza do seu corpo docente, discente e

dos seus funcionários, que em conjunto fazem dos

seus cotidianos o exercício da suas responsabilida-

des, dão suporte à qualidade de sua existência. Em

relação ao curso de Geografia, avaliado como o me-

lhor curso do país e também da América Latina, com

destacada expressão no mundo, tanto na graduação

como na pós-graduação, só temos que continuar tra-

balhando na pesquisa, na docência e na prestação

de serviço à comunidade, com a mesma preocupa-

ção e intensidade que tiveram nossos professores, a

nossa geração e os novos que participam hoje da

construção de uma nova relação do espaço-tempo

de um mundo, onde existam menos diferenças soci-

ais e ambientais,  e uma democracia mais justa.



48 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

Na edição 2008 do prêmio Jabuti, a FFLCH dei-

xou sua marca com dois livros premiados. Conversa-

mos com os nossos professores, Wanderley Messias

da Costa, da Geografia e Sandra Guardini Vasconce-

los, do DLM.

WANDERLEY MESSIAS DA COSTA - Dimensões Hu-

manas da Biosfera-Atmosfera da Amazônia

2º lugar - Melhor Livro de Ciências Naturais e

Ciências da Saúde

INFORME: Comente sobre a obra que conquis-

tou o prêmio. Qual sua motivação,  importância, prin-
cipais qualidades?

Wanderley Massias da Costa: Trata-se de publi-

cação com alguns resultados de um projeto de pes-

quisa internacional conhecido como LBA - Large

Escale Biosphere-Atmosphere Experiment in Amazon,

no qual o nosso grupo trabalha com as relações entre

as mudanças nos padrões de ocupação e uso dos

recursos naturais e os seus impactos nos ecossistemas

e nas interações biosfera-atmosfera dessa região. O

livro aborda também as tendências recentes e promis-

soras que indicam modalidades inovadoras de apro-

veitamento dos recursos florestais não-madeireiros

na Amazônia. Os dois textos meus (um em co-autoria

com Bertha Becker e o outro individual) tratam justa-

mente dessas tendências recentes.

INFORME: A que se deveu a conquista deste

prêmio?
WMC: Não sei, mas tudo indica que os jurados -

que são em geral especialistas do mercado editorial -

consideraram que a obra possui interesse para espe-

cialistas e o leitor não-especialista em geral, por tratar

de tema atual e polêmico, isto é, Meio Ambiente, Mu-

danças Climáticas e o presente/futuro da Amazônia.

PREMIAÇÃO

PRÊMIO JABUTI 2008
POR GUSTAVO DAINEZI

INFORME: Como o Sr. se sentiu ao receber a
notícia?

WMC: Muito feliz, sobretudo porque trabalho

há 25 anos com as questões da Amazônia brasileira,

tanto como docente e pesquisador, mas também,

durante cinco anos, enquanto gestor na área

ambiental/amazônica do governo federal.

INFORME: Pretende lançar mais obras sobre o

tema da obra premiada?

WMC: Já se encontra na gráfica em fase de

finalização o que será uma espécie de segundo volu-

me dessa obra, o qual deverá ser lançado em um

grande evento internacional do LBA que se realizará

em Manaus, de 16 a 20 deste mês. A linha geral dos

textos desse novo livro é a mesma do primeiro, mas

desta vez com um número maior de autores, sendo

todos eles integrantes desse programa de pesqui-

sas. O meu texto faz uma análise crítica das diversas

experiências de Zoneamento Ecológico-Econômico

na Amazônia.

SANDRA GUARDINI VASCONCELOS – A Formação

do Romance Inglês: Ensaios Teóricos

2º lugar – Melhor Livro de Teoria/Crítica Literária

INFORME: Comente sobre a obra que conquis-

tou o prêmio. Qual sua motivação, importância, prin-

cipais qualidades?

Sandra Guardini Vasconcelos: A importância é

difícil avaliar. O livro foi resultado de um trabalho

de muitos anos, 13 ou 14. Começou com uma pes-

quisa de pós-doutorado que viria a ser minha tese

de livre-docência e só mais tarde se transformou

em livro. Nesse tempo todo, o trabalho passou por

muitas revisões.



49INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

O livro tem duas partes, uma antologia e um ensaio

crítico. A antologia, que constitui a segunda parte do
livro, é resultado de uma pesquisa extensa e reúne pre-
fácios, ensaios, cartas e resenhas onde escritores e lei-
tores discutem o novo gênero que surgia na Inglaterra
em princípios do século XVIII. Nesse momento de cons-
tituição do gênero, os autores estão às voltas com ques-
tões estruturais, como construção de personagem,
relação entre romance e verdade, romance e moralidade,
verossimilhança, etc. Esses textos, a grande maioria ra-
ros, eu traduzi com a ajuda de orientandos meus.

Tendo como base esse material primário, escrevi
a primeira parte, uma introdução crítica na qual dis-
cuto a formação e consolidação do gênero a partir de
um ângulo teórico.

O livro, portanto, combina história e teoria do
romance e leva em conta tanto a esfera da produção
quanto da recepção.

INFORME: A que se deveu a conquista deste
prêmio?

SGV: Em primeiro lugar, o livro coloca à disposi-
ção do estudante e do pesquisador brasileiro um con-
junto de textos raros, a que dificilmente se teria acesso
aqui em nosso país. Por outro lado, penso que ele
cumpre o papel de trazer para o debate sobre a história
e teoria do romance a contribuição de um país como a
Inglaterra, que sempre recebeu menos atenção entre
nós do que a literatura francesa. Creio que ele pode
enriquecer o trabalho de outros pesquisadores, pelo
menos é o que espero, exatamente porque, acompa-
nhando o percurso da formação e ascensão do ro-
mance inglês, vem se somar à reflexão que fazemos
sobre a teoria do gênero, em nosso país.

INFORME: Como a Sra. se sentiu ao receber a
notícia?

SGV: Muito surpresa, porque não tinha idéia de
que o livro estava concorrendo. Recebi a notícia por
meio de um ex-aluno meu. Na primeira fase, já fiquei
surpresa por ele estar entre os 10 classificados. Fi-
quei mais feliz ainda quando o livro ficou entre os 3
finalistas, porque foi fruto de muito empenho e de
um trabalho muito longo. Acho que o prêmio, de cer-
ta forma, é um reconhecimento disso.

INFORME:Pretende lançar mais obras sobre o
tema da obra premiada?

SGV: Não sei se com essa temática. Sempre traba-
lhei com teoria do romance e o próximo livro vai, certa-
mente, também tratar desse problema. Meu projeto de
pesquisa atual, para o qual esse livro serviu de funda-
ção, é a circulação e a apropriação dos modelos ingle-
ses no Brasil do século XIX. Assim, o assunto será
retomado, mas sob outra perspectiva. O próximo livro
terá como fulcro exatamente essa questão da apropri-
ação: até que ponto os romances ingleses contribuí-
ram na formação do romance brasileiro e de que modo.

Posso já afirmar com segurança que houve uma
circulação muito expressiva de romances ingleses
no Brasil, que começa a se intensificar basicamente a
partir da década de 1820. O trabalho não pretende
pôr em questão a fundamental importância da litera-
tura francesa, mas tenho dados que me permitem
comprovar que os romances ingleses exerceram um
papel muito maior do que imaginávamos. Meu desa-
fio é demonstrar qual a parte deles nesse processo e
em que medida podemos considerá-los modelares, e

para quais romancistas brasileiros.

EVENTOS

Realizou-se, no dia 30 de setembro, a 4ª edição

do programa Universidade em Discussão, que teve

como tema as eleições municipais de São Paulo.

Os debatedores abordaram questões como o an-

damento da campanha eleitoral, as coligações par-

tidárias e as previsões para o segundo turno, que

ainda estava por vir.

PROGRAMA “UNIVERSIDADE EM DISCUSSÃO”
POR PRISCILLA VICENZO

Como debatedor esteve presente José Álvaro

Moisés, professor titular do Departamento de Ciência

Política da FFLCH e diretor científico do Núcleo de Pes-

quisas de Políticas Públicas da USP. Mestre em Política

e Governo pela Universidade de Essex, Inglaterra, e

doutor em Ciência Política pela Universidade de São

Paulo, é autor de diversos livros, entre eles: Contradi-



50 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

Desde o dia 15 de Outubro, está montada a

exposição “Ler, Ver e Ouvir Antonio Candido”, na

Biblioteca Florestan Fernandes. Organizada pela
professora Maria Augusta Fonseca, do Departa-

mento de Teoria Literária e Literatura Comparada,

a exibição conta com manuscritos originais do pro-
fessor, fotos, primeiras edições de suas obras e

até vídeos e áudios disponíveis em um computa-

dor. O evento vai até o dia 28 de Novembro.
Durante o primeiro semestre de 2008, a profes-

sora Maria Augusta teve a idéia de realizar uma

homenagem a Antonio Candido, já que o profes-
sor completa 90 anos. Segundo ela, o professor é

avesso a formalidades e comemorações exagera-

das, então o objetivo era homenageá-lo de manei-
ra simples, porém significativa.

O professor Antonio Candido doou seus ma-

nuscritos e primeiras edições para a biblioteca ex-
por e, então, disponibilizar para seus usuários. Estas

publicações mais antigas receberam um tratamento

especial de encadernação, através de uma parceria
que a biblioteca Florestan Fernandes conseguiu

com a encadernadora Santo Amaro. Além dessa,

também foi firmada uma parceria com a Editora Ouro
Sobre Azul, que enviou edições recentes das obras

de Antonio Candido, expostas para o público – que

pode, inclusive, lê-las em um confortável sofá dis-

posto próximo aos trabalhos do professor.

BIBLIOTECA FLORESTAN FERNANDES REALIZA EXPOSIÇÃO
SOBRE ANTONIO CANDIDO
ORGANIZADORES DO EVENTO QUE REÚNE ELEMENTOS DE LEITURA, IMAGEM, SOM E VÍDEO,
RESSALTAM A GENEROSIDADE E HUMILDADE DO PROFESSOR.
POR RENATO ROSTÁS

ções urbanas e movimentos sociais (Ed. Paz e Terra) e

Os brasileiros e a democracia: bases sociopolíticas

da legitimidade democrática (Ed. Ática).

Também integrou o debate Humberto Dantas, mes-

tre e doutor em Ciência Política pela USP, é professor

do Centro Universitário São Camilo, diretor do CEPAC

– Pesquisa e Comunicação, empresa de marketing po-

lítico. É autor de livros como Introdução à política

brasileira (Ed. Paulus) e Marketing político em tem-

pos modernos (Ed. Conrad Adenauer).

A mediação do debate ficou por conta de Eduar-

do César Leão Marques, professor livre-docente do

Departamento de Ciência Política da FFLCH e diretor

do Centro de Estudos da Metrópole do CEBRAP. É

mestre em planejamento urbano e regional pela Uni-

versidade Federal do Rio de Janeiro e doutor em Ci-

ências Sociais pela Universidade Estadual de

Campinas. Entre seus trabalhos publicados estão os

livros Estado e redes sociais: permeabilidade e co-

esão nas políticas urbanas do Rio de Janeiro (Ed.

Revan) e Redes sociais: instituições e atores políti-

cos no governo da cidade de São Paulo (Ed.

Annablume).

O programa foi transmitido ao vivo pelo site da

IPTV-USP e será, juntamente com as demais edições,

disponibilizado no novo site do Serviço de Comuni-

cação da FFLCH (www.fflch.usp.br/scs), que tem

previsão de inauguração para meados de dezembro.



51INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

Além da professora Maria Augusta, uma das res-

ponsáveis pelo contato com o professor e pela orga-

nização de suas obras foi Eliana Ramalho, funcionária

da biblioteca. Ela explica que não houve uma seleção

propriamente dita das obras de Antonio Candido – a

idéia era realmente expô-las todas. O professor, en-

tão, prontificou-se a ajudá-la no que fosse preciso

para que o evento ocorresse e, em determinado dia,

recebeu-a em sua casa com todas as publicações já

separadas. Além de livros, doou também à biblioteca

fotos e manuscritos que havia guardado.

É nesse ponto que aqueles que têm contato com

o professor Antonio Candido ficam mais encanta-

dos: sua receptividade, humildade e, é claro, seu co-

nhecimento. Sonia Marisa Luchetti, diretora técnica

da biblioteca Florestan Fernandes, descreve Anto-

nio Candido como “um livro aberto”. Ela mostrou-se

deslumbrada com a memória brilhante e o vigor do

professor, aos 90 anos de idade. Sonia ainda lem-

brou o fato de as três Universidades paulistas – USP,

Unicamp e Unesp – estarem intimamente ligadas com

o professor, que é um elo entre as pesquisas literári-

as das três instituições e um dos principais difusores

da teoria literária em nosso país.

Mas não são apenas os livros e fotos de Antonio

Candido que estão expostos no local. A organização do

evento colocou à disposição dos visitantes uma pales-

tra em vídeo, ministrada no Centro Cultural São Paulo

pelo professor, de nome “A Importância da Leitura”.

Além disso, no mesmo computador em que a palestra

está disponível, existem arquivos da coleção Ler e Ou-

vir João Guimarães Rosa, com capítulos do livro Gran-

de Sertão: veredas narrados pelo professor.

A mostra ainda conta com dois itens inusitados:

uma compilação de entrevistas concedidas pelo pro-

fessor aos mais diferentes veículos (entre eles este

Informe) e uma coleção de dissertações e teses ori-

entadas por Antonio Candido. Este material foi orga-

nizado pelas funcionárias da biblioteca Eliana

Ramalho e Marli Kuchiki.



52 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

INFORME Como foi idealizada a exposição?

Madalena Hashimoto: A exposição foi idealizada

há três anos, por Fernando de Franceschi, então

Superintendente Geral do Instituto Moreira Salles, 

que detém uma importante coleção de estampas

xilográficas japonesas. Como minha especialidade de

pesquisa versa sobre a literatura e a pintura do perí-

odo Edo (1603-1868), havia-me sido solicitado que

pesquisasse as estampas, projeto sobre o qual me

debrucei durante cinco anos, dada a dificuldade de

rastreamento das peças de teatro a que se referem.

Some-se a esta pesquisa o meu trabalho como artista

plástica, na área da gravura, foi-me proposto que

também participasse como expositora.

Nesse ínterim, formalizou-se no ano passado

(2007) a doação de mais de 8 mil negativos fotográfi-

cos de Haruo Ohara, de Londrina, e completou-se a

semente da exposição como agora está montada.

INFORME: Qual a principal motivação da ex-

posição?

MH: Além de ter sido finalizada a pesquisa sobre

a coleção Ukiyo-e do Instituto Moreira Salles, que

almejava já há tempos fazer uma catalogação circuns-

tanciada das obras, sem dúvida, a mola propulsora

para que a mostra se realizasse neste ano de 2009 foi

a comemoração do centenário da imigração japone-

sa no Brasil. A intenção marcante foi mostrar que a

contribuição japonesa no Brasil dá-se através várias

vertentes, é comemorada inclusive por não descen-

EXPOSIÇÃO “JAPÃO: MUNDOS FLUTUANTES”

Na galeria de arte do SESI, na Avenida

Paulista, ocorre, entre 24 de Novembro de

2008 e 1º de Março de 2009 a exposição

“Japão: Mundos Flutuantes”, cuja organi-

zação contou com o trabalho da professo-

ra do DLO, Madalena Hashimoto, curadora

de um dos módulos e também expositora.

O INFORME conversou com a professora.

Veja abaixo.

dentes, e que os frutos destes anos podem ser nota-

dos, na arte, em diferentes linguagens, às vezes não

de modo óbvio.

INFORME: Pode comentar sobre a técnica Ukiyo-

e e sobre o motivo de sua escolha  para a exposição?

MH: As estampas xilográficas japonesas têm en-

cantado os amantes de arte em todo o mundo pela

riqueza colorista, pela leveza e transparência dos pig-

mentos à base de água utilizados, pela minuciosa es-

cavação das matrizes e pelo inusitado uso de

procedimentos de impressão, pelo desejo assimétrico

e essencialmente linear, pelo universo representado.

Assim sendo, há vários museus no mundo todo que

detêm em seu acervo um número significativo de es-

tampas Ukiyo-e, inclusive na Europa oriental, para não

referir os já famosos acervos do Museu Britânico de

Londres, do Museu de Arte de Chicago e de vários

museus na França. No Brasil, em Petrópolis, há algu-

mas imagens trazidas por D. Pedro II. No Museu do

Ipiranga, houve uma doação recente de cerca de duas

dezenas de estampas xilográficas. No Rio de Janeiro

existe a coleção de João Maurício de Araújo Pinho, já

exibida em mostra neste ano no CCBB, da qual tam-

bém fui curadora. Em São Paulo, tive a oportunidade

de visitar o acervo da Sra. Lerner, que não é desprezí-

vel e deveria ser objeto de mais estudos.

Por todos estes motivos, certamente os amantes

da arte apreciarão a exposição de um Japão dos sé-

culos XVIII e, principalmente, do XIX.



53INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

INFORME: Comente sobre suas gravuras ex-
postas.

MH: Minha formação em artes plásticas se con-
centrava em gravura em metal, procedimento que
aprendi com Evandro Carlos Jardim, na ECA-USP.
Entretanto, para aprender os procedimentos japone-
ses, comecei por aprender o idioma e me enredei em
sua rica literatura, disciplina que leciono na FFLCH,
no curso de Língua e Literatura Japonesa. Assim, se
podemos ver na exposição imagens em procedimen-
tos “puros”, estas são raras na exposição, como re-
sultado de inúmeras conversas com o curador do
módulo de minha arte, o gravador e professor de
desenho da ECA-USP (Artes Plásticas), Claudio
Mubarac. Pois absorvi de modo profundo, da arte
japonesa, um modo de pensar a imagem e a poesia
através da colagem. A colagem como processo de
pensamento, para mim, indica superposição e justa-
posição, não só de temas e motivos, como de proce-
dimentos técnicos e materialidades. Tendo feito o
mestrado em artes nos Estados Unidos, fui exposta a
uma série de processos fotomecânicos e
computadorizados, que utilizo como uma metáfora
da coexistência do lápis com o mouse, do europeu
com o índio, do japonês com o negro. É assim que
vejo meu projeto “As mil faces”: aceitação de todas
as diferenças que fazem a nossa cultura brasileira.
Na terceira sala, intitulada “As dez mil faces”, parto
para uma reflexão rememorativa dos anos em que
cresci, especialmente do pavor impingido pelo regi-
me militar, intercalando a vida familiar e a opressão
política de um modo bastante interiorizado.

INFORME: Fale sobre as fotos de Haruo Ohara
expostas e da importância do trabalho deste fotógrafo.

MH: Praticamente desconhecido até pelos aman-
tes de fotografia, as fotos de Haruo Ohara, além de

sua óbvia importância histórica de documentação do
processo de imigração japonesa na lavoura e da for-
mação de uma cidade, Londrina-PR, são impregnadas
de lirismo e, característica que me comove muito, de
uma transcendência raras vezes experimentada, pois
de uma realidade áspera pelo domínio da terra, nascia
diariamente um grande amor a seu trabalho, como ele
próprio dizia: “a flor ontem era semente”. Sergio Burgui,
curador de fotografia da sede do Rio de Janeiro do
Instituto Moreira Salles, trabalhou na acurada sele-
ção das 160 imagens que foram ampliadas em impor-
tante laboratório paulistano, com dimensões variadas.
A fotografia brasileira ganha um novo capítulo com
sua obra, de qualidade visual inegável.

INFORME: Como tem sido a recepção da mostra
pelo público?

MH: O trabalho do arquiteto Haron Cohen, pro-
fessor aposentado da FAU-USP, em articular os três
módulos da exposição “Japão: Mundos Flutuantes”
é extremamente sensível e grandemente responsável
pela entusiasta recepção do público, parece-me.
Estamos apenas na primeira semana desta mostra,
que vai até o dia primeiro de março, e esperamos que
seja bastante visitada, e para isto convidamos todos
os nossos colegas da FFLCH a compartilhar conosco
desta iniciativa. Foram lançados também catálogos
dos três módulos, com o acurado cuidado gráfico
característico das publicações do IMS, e gostaria de
agradecer a todos que participaram e estão partici-
pando desta empreitada.

A exposição pode ser visitada no prédio da FIESP
na Avenida Paulista, 1313.

Horários: segunda-feira, das 11h às 20h; terça a
sábado, das 10h às 20h; domingo, das 10h às 19h –

Entrada franca

Neste final de ano, as obras na FFLCH conti-

nuam em ritmo constante.

A grande novidade será a instalação de piso

tátil em locais estratégicos da Faculdade, de modo

ANDAMENTO DA REFORMA DOS PRÉDIOS
POR GUSTAVO DAINEZI

a torná-la em conformidade com as regras de aces-

sibilidade vigentes. O piso tátil é especial para defi-

cientes visuais, ajudando-os a realizarem seu trajeto

com mais segurança.

ORGANIZAÇÃO E FUNCIONAMENTO



54 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

Quanto às reformas estruturais, a atividade per-

manece em todos os prédios.

Nas Ciências Sociais, continuam as reformas das

salas oito e 14.

Nas Letras, a construção do anexo também con-

tinua dentro das previsões de cronograma.

Na Casa de Cultura Japonesa, está em andamen-

to a reforma do Anfiteatro.

Na História, a instalação das caixas de captação

de água pluvial está completa. Houve uma pequena

suspensão da obra dos elevadores, para discussão

técnica sobre a necessidade de um reforço na estru-

tura, mas as obras já foram retomadas.

Renata Guarrera, Assistente Administrativa da

FFLCH, caracteriza o trabalho de reformas neste

ano como satisfatório: “De modo geral, as obras

estão acontecendo dentro dos prazos. Com exce-

ção do prédio de História, que tem as maiores e

mais complicadas obras, não enfrentamos gran-

des problemas”.

INTERVENÇÕES PROGRAMADAS PARA O CONJUNTO DA FFLCH
NO TRIÊNIO 2007/2008/2009

NOTA: As intervenções programadas serão licitadas desde

que concluídos os projetos e liberados os recursos financeiros

correspondentes.

1. Prédio da História e Geografia

Assunto Projeto Licitação Obra Observação

1.Reforma da Cobertura, 1ª. Fase (tratamento de juntas,

impermeabilização, troca de domus e caixilhos)

Concluído em:

 23/10/2008

2.Reforma da Cobertura, 2ª. Fase (execução de telhados

e novo sistema de águas pluviais)

Em execução, prazo de

término: 01/02/2009

3.Construção de duas Torres para elevadores em

atendimento à notificação do Ministério Público

(adequação de acessibilidade)

Em execução, prazo de

término: 14/12/2008

4.Reforma de Sistema de ar condicionado do auditório

da História (para eliminação de ruído no interior do

edifício)

Concluído em:

30/10/2008

5.Reforma dos sanitários em atendimento à notificação

do Ministério Público (adequação de acessibilidade)

Licitação homologada

em 13/10/2008. Fase de

assinatura de contrato

X

X

X

X

X

X X

X

X

X

X

X

X

X

X



55INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

6.Reforma do espaço da antiga Biblioteca para

execução de dois auditórios (para salas de aula de

turmas maiores de 250 alunos) e café

Em projeto, finalização

prevista desta fase:

março 2009

7.Reforma do auditório da Geografia (em atendimento à

notificação do Ministério Público (adequação de

acessibilidade)

Em projeto, finaliza-

ção prevista desta

fase: dezembro 2008

8.Integração longitudinal, através de passarela de acesso

e reformulação do estacionamento entre o prédio da

História / Geografia e Ciências Sociais

Em projeto, finalização

prevista desta fase:

dezembro 2008

Projeto executivo a

iniciar em 2009

9. Projeto de requalificação das salas de aula

X

X

X

2. Prédio das Ciências Sociais

Assunto Projeto Licitação Obra Observação

1. Reforma dos sanitários (prumadas 1 e 2)  Concluído antes de

2007

2. Reforma de sanitários (prumada 3) Concluído em:

19/09/2008

3. Reforma da sala 14 para auditório Em execução, prazo de

término: 31/01/2009
X

X X

X

X

X

3. Prédio da Casa da Cultura Japonesa

Assunto Projeto Licitação Obra Observação

1. Reformas em atendimento à notificação do Ministério
Público (adequação de acessibilidade)

Em execução, prazo de
término: 21/02/2009

X X X



56 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

4. Prédio da Administração

Assunto Projeto Licitação Obra Observação

1. Reformas em atendimento à notificação do Ministério
Público (adequação de acessibilidade)

Projeto a iniciar em
2009

5. Prédio das Letras

Assunto Projeto Licitação Obra Observação

1. Reformas sanitários 1ª.prumada Concluído em:

30/07/2008

2. Ampliação do prédio (8 novas salas de aula, reforma

de 6 salas, execução de novos sanitários, execução de

torre e elevador)

Em obras, prazo de

término: 24/06/2008

3. Eixo Transversal de acesso e integração ao edifício

das Ciências Sociais (criação de praça de acesso com

portaria principal, integração vertical aos níveis dos

prédios e áreas externas)

Projeto a iniciar em

2009

4. Reforma dos Sanitários 2ª.prumada Projeto a iniciar em

2009

X X

X X

X

X

7. Reforma do laboratório de Lingüística com

incorporação das áreas novas do térreo

5. Requalificação das salas de aula atuais Projeto a iniciar em

2009

6. Reforma e Ampliação da ala de salas de professores

(inclui novo acesso, saídas de emergência, escadarias

e estacionamento)

Projeto a iniciar em

2009

Projeto a iniciar em

2009



57INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

ESPAÇO DO FUNCIONÁRIO

Aproveitando a ocasião do dia do funcionário

público (28/10), uma comissão de funcionários de

diversas áreas da FFLCH organizou a IV Semana

Cultural dos Funcionários.

As atividades da semana, realizadas entre 29 e

31 de Outubro, contaram com boa participação dos

funcionários, na sala 130 do prédio de Administra-

ção da Faculdade.

A abertura foi feita pela diretora da FFLCH, Profa.

Sandra Nitrini, de forma bastante próxima e coloqui-

al, sentada na roda de cadeiras feita pelos presentes.

Também no primeiro dia, foram feitas oficinas de

origami, na qual foram montadas diversas figuras,

entre elas, o Tsuru, famoso pássaro de origami, o

Kusudama, uma figura esférica, e um peixinho.

Para o segundo dia estava programada uma pa-

lestra sobre “A vida que vale a pena ser vivida”, mas

ela teve que ser adiada devido a problemas de saúde

do palestrante. As atividades foram, então, uma con-

tinuação da oficina de origami, com mais tsurus sen-

do produzidos junto com caixinhas estilizadas.

Ainda no segundo dia, foi feita uma oficina de

Ikebana, prática de construção de arranjos florais,

que contou com uma emocionante apresentação fei-

ta por Eliana, do Serviço de Comunicação Social,

contando um pouco de sua história e envolvimento

com a Ikebana.

Nesse dia, foram expostos os porta-retratros fei-

tos pela organização do evento com as fotos de to-

dos aqueles que participaram do primeiro dia de

atividades. A reação dos participantes foi de entusi-

asmo com o mimo.

No terceiro dia, houve um momento de muita

descontração, quando foi feita uma exposição de fotos

dos participantes dos dois primeiros dias feita por

um projetor. Houve grande entusiasmo dos funcio-

nários ao se verem projetados na tela.

IV SEMANA CULTURAL DOS FUNCIONÁRIOS – FFLCH
POR GUSTAVO DAINEZI

Depois, foi projetado um vídeo de reflexão cha-

mado “O poder da visão”. Após esse momento hou-

ve uma das atividades mais aguardadas, a

apresentação musical de Gabriel, da Manutenção.

Gabriel foi acompanhado por Ivan Márcio ao vi-

olão. Tocaram diversas músicas, entre elas “Stand

by me”, de John Lennon, “Knocking on heavens

door”, de Bob Dylan e variações de blues, entre elas,

uma composição do próprio Gabriel.

A recepção dos funcionários ao evento foi óti-

ma. Conversamos com alguns deles para sabermos

as suas opiniões.

Maria Ângela, do Serviço de Cultura e Extensão,

achou a semana fantástica. Disse que as atividades

proporcionaram uma importante união entre os funcio-

nários. Achou a oficina de Ikebana muito emocionante,

e disse que na oficina de origami se sentiu uma criança.

Para ela, deveria haver mais reuniões desse tipo,

até mesmo uma festa de final de ano, com todos os

funcionários. Ainda sugeriu uma atividade para os

próximos encontros: dança. “Adoro dançar”.

Selma, da Humanitas, uma das professoras de

origami, comentou que a semana foi muito bem orga-

nizada. Houve muita integração, que fortaleceu a co-

letividade dos funcionários da FFLCH. Ela disse que

as atividades aproximam as pessoas, e que as deixa

muito felizes com a concretização de um trabalho,

como no origami. Selma ainda acha que este tipo de

encontro deveria ser feito sempre, e que uma semana

é muito pouco.

Gabriel, o músico que encerrou as atividades

com “chave de ouro”, considerou a iniciativa muito

boa, ressaltou que a galera estava bem animada e

que os encontros deveriam acontecer mais vezes.

Para ele, muitas pessoas da Faculdade possuem

vários talentos, que podem ser compartilhados em

encontros como esse.



58 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

IV Semana dos Funcionários da FFLCH

Equipe organizadora

Dorli Hiroko Yamaoka (Comunicação Social)

Lucilene Cristina de Andrade (Serviço de Pessoal)

Maria José Ribeiro (Serviços Gerais)

Rosangela Nardelli (Assistência Administrativa)

Selma Maria Consoli Jacintho (Editoração e Distri-

buição)



59INFORME Número 48 – novembro/dezembro de 2008

PRODUÇÃO DA FACULDADE

MELANCOLIA: RASTROS DE DOR E PERDA

LUCIANA CHAUÍ BERLINK

Depressão é o nome que a psiquiatria dá àquela que é considerada a principal psicopatologia

de nossa sociedade. Outrora, porém, o nome era outro. Chamava-se melancolia. Mas não

somente o nome era outro. Outra também era a maneira de percebê-la: não era uma doença e sim

o temperamento das pessoas excepcionais (filósofos, artistas, poetas, estrategistas, políticos).

Este livro examina a melancolia tomando como referência o ensaio de Freud “Luto e melanco-

lia” e sua análise do narcisismo, ao qual a melancolia está articulada. Ao mesmo tempo, examina

a sociedade contemporânea como sociedade narcisista, alimentada pela cultura do narcisismo

(expressão cunhada por Christopher Lasch), evidenciando por que, afinal, a melancolia se

tornou depressão e surgiu como a doença que atormenta a alma em nosso tempo. 

ITALIANO SOB A MIRA DA POLÍCIA POLÍTICA

VIVIANE TERESINHA DOS SANTOS

A expulsão de estrangeiros do território brasileiro foi utilizada no Brasil contra italianos

acusados de tentar “contaminar” o país com ideologias “exóticas” e era uma ameaça cons-

tante para os imigrantes, que eram reprimidos por suas supostas atividades políticas. Entre

1924 e 1945, em São Paulo, a polícia política vigiou as ações antifascistas dos italianos

anarquistas ou suspeitos de comunismo. Paradoxalmente, durante a II Guerra Mundial, to-

dos os italianos foram identificados como “súditos do Eixo”. O mito das “conspirações

internacionais” prestou-se também para unir a população em torno do projeto étnico-políti-

co sustentado pelos governos republicanos no Brasil e alimentou o nacionalismo xenófobo.

A pesquisadora Viviane Teresinha dos Santos perscruta os caminhos da repressão política que mapeava

e oprimia as atividades “subversivas” dos cidadãos italianos, a partir da leitura dos prontuários produzidos

pelo Departamento de Ordem Política e Social (DEOPS) - sob a guarda do Arquivo Público do Estado.

www.editorahumanitas.com.br

www.editorahumanitas.com.br



60 Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas – USP

INFORME

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas
Serviço de Comunicação Social – SCS

Prédio da Administração – Rua do Lago, 717
Cidade Universitária – CEP 05508-900
Telfax: 3091-4612 – Fone: 3091-4938 e 3091-1513

Informativo da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas - nº 48 - novembro/dezembro de 2008

SALA DE IMPRENSA DA FFLCH NA WEB

O Serviço de Comunicação Social da FFLCH, a fim de disseminar da melhor forma os conteúdos gerados,

está, aos poucos, reformulando e atualizando a Sala de Imprensa da Faculdade.

Nela, agora é possível encontrar notícias de acontecimentos no âmbito da Faculdade como entrevistas,

matérias, eventos e, principalmente, defesas de teses – anteriormente divulgadas no INFORME, a publicação

mensal do Serviço.

A Sala de Imprensa pode ser acessada pelo endereço: www.fflch.usp.br/scs

Mais informações: Serviço de Comunicação Social – (11) 3091.4612/4938 ou comunicacaofflch@usp.br.


	Sumário
	artigos  
	A cena musical brasileira em 1968 e o novo sentido da MPB
	Marcos Napolitano 
	
	Os Velhos em 1968
	Lincoln Secco 
	Notícias de 1968
	Por Priscilla Vicenzo da Silva 
	O papel da Universidade nas escolas
	
	Por Renato Rostás 
	
	Por Renato Rostás 
	
	CENTENÁRIO MACHADO DE ASSIS
	Por Laís Lucas Moreira 
	CENTENÁRIO GUIMARÃES ROSA
	Por Priscilla Vicenzo da Silva 
	
	Por Gustavo Dainezi 
	
	Por Priscilla Vicenzo da Silva 
	Entrevista - Profª Amália Inés Geraiges de Lemos (DG)
	Por Priscilla Vicenzo da Silva 
	Prêmio Jabuti 2008
	Por Gustavo Dainezi 
	
	Programa "Universidade em Discussão"
	Por Priscilla Vicenzo 
	
	Biblioteca Florestan Fernandes realiza exposição sobre Antonio Candido
	Por Renato Rostás 
	
	Andamento da reforma dos prédios
	Por Gustavo Dainezi 
	
	IV Semana Cultural dos Funcionários - FFLCH
	Por Gustavo Dainezi 
	produção da faculdade 


